
11

MODERASI BERAGAMA: KAJIAN ANALISIS DESKRIPTIF 
PERSPEKTIF HETEROGENITAS DI INDONESIA

RELIGIOUS MODERATION: DESCRIPTIVE ANALYSIS STUDY OF 
HETEROGENITY PERSPECTIVES IN INDONESIA

Abstrak
Artikel ini mengguraikan bahwa bangsa Indonesia adalah masyarakat beragam 
budaya dengan sifat kemajemukannya. Keragaman mencakup perbedaan budaya, 
agama, ras, bahasa, suku, tradisi, dan sebagainya. Dalam masyarakat multibudaya 
yang demikian, sering terjadi ketegangan dan konflik antarkelompok budaya dan 
berdampak pada keharmonisan hidup. Tujuan penulisan ini adalah membahas 
keragaman budaya bangsa Indonesia, moderasi beragama dalam keragaman dan 
peran penyuluh agama dalam mewujudkan kedamaian bangsa Indonesia. Metode 
yang digunakan adalah penelitian pustaka. Kesimpulan kajian ini adalah bahwa 
dalam kehidupan masyarakat Indonesia yang heterogenitas diperlukan pemahaman 
dan kesadaran multibudaya yang menghargai perbedaan, kemajemukan, dan 
kemauan berinteraksi dengan siapa pun secara adil. Diperlukan sikap moderasi 
beragama berupa pengakuan atas keberadaan pihak lain, memiliki sikap toleran, 
penghormatan atas perbedaan pendapat dan tidak memaksakan kehendak dengan 
cara kekerasan. Diperlukan peran pemerintah, tokoh masyarakat, dan para penyuluh 
agama untuk mensosialisasikan, menumbuhkembangkan moderasi beragama 
kepada masyarakat demi terwujudnya keharmonisan dan kedamaian.

Kata Kunci	 :	 Moderasi Agama; Perspektif; Heterogenitas

Abstract
This article describes the Indonesian nation is a multicultural society with its 
pluralistic nature. Diversity includes differences in culture, religion, race, language, 
ethnicity, tradition and so on. In such a multicultural society, tensions and conflicts 
often occur between cultural groups and have an impact on the harmony of life. 
The purpose of this writing is to discuss the cultural diversity of the Indonesian 
nation, religious moderation in diversity and the role of religious instructors in 
realizing the peace of the Indonesian people. The method used is library research. 
The conclusion of this study is that in the life of a heterogeneous Indonesian society, 
multicultural understanding and awareness is needed that respects differences, 
pluralism and a willingness to interact fairly with anyone. An attitude of religious 
moderation is needed in the form of acknowledging the existence of other parties, 
having a tolerant attitude, respecting differences of opinion and not imposing their 
will by means of violence. The role of the government, community leaders and 
religious instructors is needed to socialize and develop religious moderation to the 
community for the sake of harmony and peace.

Keywords:	 Religion Moderation; Perspective; Heterogeneity

Redho Slamet Pribadi*
Perencana Ahli Muda Biro 

Perencanaan Sekretariat Jenderal 
Kementerian Agama RI

*Penulis Korespondensi:
redho.spribadi@gmail.com

Disubmit: 17 Mei 2023
Revisi: 21 Juni 2023 

Diterima: 14 Juli 2023 



2

Jurnal Ilmiah GEMA PERENCANA Volume 2, Nomor 1, Mei-Agustus 2023, Halaman 1 - 8

PENDAHULUAN

Indonesia dengan keanekaragaman budaya, 
agama, suku, bahasa yang dimilikinya 
menyatakan dirinya sebagai salah satu 
bangsa yang memiliki masyarakat 
multikultural. Keragaman ini diakui oleh 
dunia Internasional, terbukti Perdana 
Menteri Australia, Malcolm Turnbull 
di saat acara Asean Australia Special 
Summit 2018, dia memuji dan mengakui 
kesuksesan Presiden Joko Widodo dalam 
memimpin negara multikultural. Dia juga 
mengatakan, Indonesia bisa memadukan 
antara demokrasi, Islam, dan moderasi. 
(Yaqin, Dzikir Manaqib, Proceding Annual 
Confrence for Muslim Scholers, 2018: 949-
950).

Dari keanegaraman tersebut, menjadi 
sebuah rahmat tersendiri bagi bangsa 
Indonesia. Jika ini dapat dikelola 
dengan baik, rukun, tenang serta saling 
menghormati, ini akan menjadi keunikan 
dan kekuatan tersendiri bagi bangsa ini.

Indonesia merupakan negara demokrasi, 
sehingga perbedaan pandangan dan 
kepentingan sering terjadi. Begitu juga 
dalam beragama, negara memiliki peran 
penting dalam menjamin keamanan 
masyarakat untuk memeluk dan 
menjalankan agamanya sesuai dengan 
kepercayaan dan keyakinan yang dipilih. 
Dalam pandangan Islam, dari sekian 
banyak agama, ideologi, dan falsafah yang 
mengemuka di dunia, hanya Islam yang 
akan bisa bertahan menghadapi tantangan-
tantangan zaman (R. Amin, 2014: 23), (Mhd 
Abror, 2020: 144).

Dalam konteks Indonesia, dengan 
heterogenitas masyarakat perlu dimaknai 
sebagai kekayaan bangsa dan bukan menjadi 
alasan perpecahan. Semakin banyak isu 

yang bermunculan yang dapat memecah 
belah persatuan bangsa, mulai dari upaya 
merusakan tatanan kehidupan dengan isu-
isu suku, ras, dan golongan sampai dengan 
benturan-benturan golongan agama. Selain 
itu, ketahanan sosial masyarakat semakin 
melemah seiring dengan perkembangan 
zaman yang makin mengikis rasa 
persaudaraan dan nilai-nilai kedamaian. 
Tentu saja ini menjadi tantangan tersendiri 
bagi eksistensi masyarakat Indonesia yang 
begitu beragam, baik dari aspek suku, ras, 
golongan, dan agama.

Bagi bangsa Indonesia, keragaman diyakini 
sebagai takdir. Tidak diminta, akan tetapi 
merupakan pemberian Tuhan Yang 
Mencipta, untuk diterima dan tidak untuk 
ditawar. Indonesia merupakan negara 
dengan keragaman, suku, budaya, etnis, 
bahasa, dan agama yang hampir tidak 
ada tandingannya di dunia. Selain enam 
agama yang paling banyak dipeluk oleh 
masyarakat, ada ratusan bahkan ribuan 
suku, bahasa dan aksara daerah, serta 
kepercayaan lokal Indonesia. Merujuk pada 
data Badan Pusat Statistik (BPS) tahun 
2010, secara keseluruhan jumlah suku dan 
sub suku di Indonesia adalah sebanyak 
1.331, meskipun pada tahun 2013 jumlah 
ini berhasil dikelompokkan oleh Badan 
Pusat Statistik (BPS) sendiri serta bekerja 
sama dengan Institute of Southeast Asian 
Studies (ISEAS), sehingga terkumpullah 
menjadi 633 kelompok-kelompok suku 
besar (Kemenag, 2019: 120).

Eksistensi heterogenitas masyarakat ini 
perlu dimaknai sebagai kekayaan bangsa 
Indonesia dalam membangun kehidupan 
masyarakat yang harmonis. Pada 
kenyataannya, nilai-nilai karakter yang 
selama ini melekat sebagai identitas bangsa 
seakan mulai luntur. Keramahtamahan, 



3

Moderasi Beragama: Kajian Analisis Deskriptif Perspektif Heterogenitas ... (Redho Slamet Pribadi)

tenggang rasa, hormat menghormati, saling 
membantu menyalahkan, saling curiga, 
perselisihan, konflik, bahkan pembunuhan 
dan bentrok fisik antarkelompok 
masyarakat terus bermunculan.

Eksistensi heterogenitas masyarakat ini 
perlu dimaknai sebagai kekayaan bangsa 
Indonesia dalam membangun kehidupan 
masyarakat yang harmonis. Pada 
kenyataannya, nilai-nilai karakter yang 
selama ini melekat sebagai identitas bangsa 
seakan mulai luntur. Keramah-tamahan, 
tenggang rasa, hormat menghormati, saling 
membantu kini mulai tergeser dengan 
adannya persaingan kelompok, saling 
menyalahkan, saling curiga, perselisihan, 
konflik bahkan pembunuhan dan bentrok 
fisik antarkelompok masyarakat terus 
bermunculan. Konflik dan benturan pada 
masyarakat Indonesia sudah sering terjadi 
dalam kurun waktu 10 sampai 20 tahun 
terakhir. Tentu saja ini menjadi masalah 
besar bagi bangsa Indonesia (Iin Nashohah, 
Proseding Nasional IAIN Kediri, 128).

Tantangan masyarakat Indonesia yang 
heterogen sudah pasti untuk menciptakan 
kedamaian hidup, menyedikitkan konflik 
dan gesekan antara kelompok, suku, 
golongan, komunitas, penganut dan 
pemeluk agama tertentu. Oleh sebab 
itu, setiap warga negara harus dididik, 
ditanamkan dan dibina dengan semangat 
kedamaian hidup dalam keragaman hidup 
berdampingan dan saling menghormati 
dan menghargai perbedaan, tetap rukun 
dan saling bekerjasama dalam urusan 
sosial, menciptakan kehidupan berbangsa 
dan bernegara yang damai dalam cuaca 
yang terkendali sebagai kekuatan karakter 
bangsa Indonesia.

Dari fenomena masyarakat tersebut, penulis 
ingin menginfromasikan secara konseptual, 

bahwa keberagaman dalam bingkai 
moderasi beragama dapat memberikan 
solusi alternatif dalam menciptakan 
kehidupan yang rukun, tenang serta saling 
menghormati di tengah-tengah masyarakat 
yang sangat majemuk.

METODOLOGI

Metode yang digunakan dalam kajian 
penelitian ini adalah kajian pustaka atau 
library research. Penelitian pustaka 
merupakan penelitian yang menggunakan 
jurnal, buku-buku serta majalah yang 
berhubungan dengan kajian penelitian 
yang diangkat sebagai data primer untuk 
dijadikan sebagai sumber referensi 
(Sutrisno, 1990: 19). Penelitian ini disajikan 
dalam bentuk deskriptif yang memiliki fokus 
penelitian pada buku serta kajian pustaka 
yang tidak membutuhkan penelitian 
lapangan (Mestika Zed, 2004:4).

Selanjutnya, jenis penelitian ini 
menggunakan jenis penelitian kualitatif, 
sehingga dapat menghasilkan informasi 
dan juga catatan serta data deskriptif yang 
berasal dari teks yang diteliti.

Dalam penelitian ini dibutuhkan analisis 
deskriptif, sehingga dapat memberikan 
penjelasan dan juga gambaran secara jelas, 
sistematis, objektif, dan juga kritis tentang 
moderasi beragama perspektif heteroginitas 
di Indonesia. Kemudian sumber data yang 
digunakan dalam penelitian ini terbagi 
menjadi dua sumber, yaitu: sumber data 
primer, berupa: buku-buku, yang secara 
khusus membahas tentang moderasi 
beragama, seperti buku Moderasi 
Beragama yang disusun oleh Kementerian 
Agama RI serta sumber sekunder berupa 
buku penunjang dan beberapa jurnal-jurnal 
ilmiah, seperti Gema Perencana, yang di 



4

dalamnya sudah ada artikel yang terbit 
tentang moderasi beragama ilmiah yang 
berhubungan dengan penelitian ini.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Moderasi dalam Keragaman 
Indonesia

Indonesia dengan keragaman suku, ras, 
agama, bahasa, dan budaya yang dimiliki, 
menjadikan Indonesia sebagai salah satu 
bangsa yang mempunyai masyarakat 
pluralisme etnis atau multikultural, 
keragaman tersebut akan menjadikan 
karakteristik dan ciri khas jika dikelola 
dengan baik dan akan menjadi sebuah 
keunikan yang terdapat di Indonesia.

Heterogenitas masyarakat Indonesia yang 
beraneka ragam suku, agama, ras, dan 
golongan dapat memberikan dampak bagi 
pembangunan, sehingga perlu dikelola 
dengan baik. Heterogenitas masyarakat 
Indonesia, dapat menjadi faktor pendukung 
maupun penghambat pembangunan dan 
kemajuan bangsa. Ia dapat menjadi faktor 
pendukung ketika perbedaan-perbedaan 
tersebut dapat dioptimalkan semaksimal 
mungkin dalam proses pembangunan 
bangsa. Misalnya, perbedaan agama yang 
ada dalam masyarakat perlu dikelola 
dengan cara menjalin kerja sama antar-
pemeluk agama melalui berbagai kegiatan 
kemasyarakatan, seperti kerja sama 
dalam bidang sosial dan ekonomi, bahkan 
dalam menjaga ketenteraman hidup dan 
memperkokoh jalinan persaudaraan 
antarumat beragama dari ancaman konflik 
dan pertikaian yang sering kali menjadi 
tantangan dalam masyarakat heterogen.

Hal ini pernah dialami Indonesia dan 
menjadi pengalaman buruk dalam sejarah 
kehidupan bangsa. Bentrokan dan konflik 

yang berlatar belakang suku, agama, ras, 
dan golongan terjadi beberapa daerah, 
seperti: Papua, Ambon, Poso, dan beberapa 
daerah di pulau Jawa. Tentu saja hal 
ini menimbulkan dampak negatif bagi 
pembangunan bangsa di segala bidang. 
Oleh karena itu, heterogenitas masyarakat 
Indonesia yang bisa memberikan dampak 
bagi pembangunan bangsa perlu dikelola 
dengan baik, termasuk melalui proses 
pendidikan. Pendidikan merupakan cara 
yang relevan dalam menanamkan kesadaran 
hidup yang damai dalam perebedaan.

Konflik keagamaan yang banyak terjadi 
di Indonesia, umumnya dipicu adanya 
sikap keberagaman yang ekslusif, serta 
adanya kontestasi antarkelompok agama 
dalam meraih dukungan umat yang tidak 
dilandasi sikap toleran, karena masing-
masing menggunakan kekuatannya untuk 
menang sehingga memicu konflik. Konflik 
masyarakat dan pemicu disharmoni 
masyarakat yang pernah terjadi di masa 
lalu berasal dari kelompok ekstrem 
kiri (komunisme) dan ekstrem kanan 
(Islamisme). Namun sekarang ini ancaman 
disharmoni dan ancaman negara kadang 
berasal dari globalisasi dan Islamisme, yang 
oleh Yudi (2014) dalam Made Ika Kusuma 
Dewi (2019: 13) disebutnya sebagai dua 
fundamentalisme pasar dan agama.

Dalam konteks fundamentalisme agama, 
untuk menghindari disharmoni perlu 
ditumbuhkan cara beragama yang moderat 
(sikap beragama yang terbuka) yang disebut 
sikap moderasi beragama. Moderasi yang 
berarti moderat, lawan dari ekstrem, atau 
berlebihan dalam menyikapi perbedaan 
dan keragaman serta mengedepankan sikap 
toleransi, saling menghargai, dengan tetap 
meyakini kebenaran keyakinan masing-
masing yang bertujuan agar masyarakat 

Jurnal Ilmiah GEMA PERENCANA Volume 2, Nomor 1, Mei-Agustus 2023, Halaman 1 - 8



5

merasa aman di lingkungan tempat mereka 
tinggal.

Dengan demikian, moderasi beragama 
merupakan sebuah jalan tengah di tengah 
keberagaman agama di Indonesia. Moderasi 
merupakan budaya Nusantara yang berjalan 
seiring dan tidak saling menegaskan antara 
agama dan kearifan lokal, tidak saling 
mempertentangkan, namun mencari 
penyelesaian dengan toleran.

Dalam konteks beragama, memahami 
teks agama saat ini terjadi kecenderungan 
terpolarisasinya pemeluk agama dalam 
dua kutub ekstrem. Satu kutub terlalu 
mendewakan teks tanpa menghiraukan 
sama sekali kemampuan akal atau nalar. 
Teks Kitab Suci dipahami lalu kemudian 
diamalkan tanpa memahami konteks. 
Beberapa kalangan menyebut kutub ini 
sebagai golongan konservatif. Kutub ekstrem 
yang lain, sebaliknya, yang sering disebut 
kelompok liberal, terlalu mendewakan akal 
pikiran, sehingga mengabaikan teks itu 
sendiri. Jadi hemat penulis, terlalu liberal 
dalam memahami nilai-nilai ajaran agama 
juga sama ekstremnya.

Moderasi harus dipahami dan ditumbuh-
kembangkan sebagai komitmen 
bersama untuk menjaga keseimbangan 
yang paripurna, di mana setiap warga 
masyarakat, apapun suku, etnis, budaya, 
agama, dan pilihan politiknya mau saling 
mendengarkan satu sama lain serta saling 
belajar melatih kemampuan mengelola dan 
mengatasi perbedaan di antara mereka.

Untuk mewujudkan moderasi tentu 
harus dihindari sikap inklusif. Menurut 
Alwi Shihab bahwa konsep Islam inklusif 
adalah tidak hanya sebatas pengakuan 
akan kemajemukan masyarakat, tapi juga 
harus diaktualisasikan dalam bentuk 

keterlibatan aktif terhadap kenyataan 
tersebut. Sikap inklusivisme yang dipahami 
dalam pemikiran Islam adalah memberikan 
ruang bagi keragaman pemikiran, 
pemahaman, dan perpsepsi keislaman. 
Dalam pemahaman ini, kebenaran tidak 
hanya terdapat dalam satu kelompok saja, 
melainkan juga ada pada kelompok yang 
lain, termasuk kelompok agama sekalipun. 
Pemahaman ini berangkat dari sebuah 
keyakinan bahwa pada dasarnya semua 
agama membawa ajaran keselamatan. 
Perbedaan dari satu agama yang di bawah 
seorang Nabi dari generasi ke generasi 
hanyalah syariat saja (Alwi Shihab, 1999: 
21).

Jadi jelas bahwa moderasi beragama sangat 
erat terkait dengan menjaga kebersamaan 
dengan memiliki sikap ‘tenggang rasa’, 
sebuah warisan leluhur yang mengajarkan 
kita untuk saling memahami satu sama lain 
yang berbeda dengan kita. Seruan untuk 
selalu menggaungkan moderasi, mengambil 
jalan tengah, melalui perkataan dan 
tindakan bukan hanya menjadi kepedulian 
para pelayan publik, seperti penyuluh 
agama.

Seluruh warga negara Indonesia saja dan 
seluruh umat manusia, sehingga tidak 
sampai menimbulkan peristiwa sebagai 
penembakan di Masjid Selandia Baru 
yang menewaskan 50 jamaah salat Jum’at. 
Agama menjadi pedoman hidup dan solusi 
jalan tengah (the middle path) yang adil 
dalam menghadapi masalah hidup dan 
kemasyarakatan, agama menjadi cara 
pandang dan pedoman yang seimbang 
antara urusan dunia dan akhirat, akal, 
dan hati, rasio dan norma, idealisme dan 
fakta, serta individu dan masyarakat. Hal 
ini sesuai dengan tujuan agama diturunkan 
ke dunia ini agar menjadi tuntunan hidup, 

Moderasi Beragama: Kajian Analisis Deskriptif Perspektif Heterogenitas ... (Redho Slamet Pribadi)



6

agama diturunkan ke bumi untuk menjawab 
berbagai persoalan dunia, baik dalam skala 
mikro maupun makro, keluarga (privat) 
maupun negara (publik).

Masyarakat Multikultural

Masyarakat multikultural terdiri dari: 
masyarakat, negara, bangsa, daerah, 
atau lokasi geografis, seperti kota atau 
kampung, yang memiliki kebudayaan yang 
berbeda-beda. Masyarakat multikultural 
tidak bersifat homogen, namun memiliki 
karakteristik heterogen di mana pola 
hubungan sosial antarindividu di 
masyarakat bersifat toleran dan menerima 
kenyataan untuk hidup berdampingan 
secara damai satu sama lain dengan 
perbedaan yang ada pada tiap entitas 
budayanya.

Fenomena kehidupan damai dan harmonis 
tersebut ternyata tidak selalu terjadi di 
Indonesia, masyarakat multikultural 
di Indonesia tidak selamanya dapat 
hidup berdampingan sebagaimana yang 
diharapkan. Ketegangan dan konflik sering 
muncul pada masyarakat Indonesia yang 
memiliki keragaman kultur, agama, bahasa, 
ras, dan tradisi yang berbeda, yang pada 
saat tertentu multikultur tersebut menjadi 
persoalan besar bagi keharmonisan, bahkan 
kelangsungan bangsa. Oleh karena itu, 
perlu perjuangan terus menerus untuk 
mewujudkannya.

Berbagai tragedi ketidakharmonisan 
masyarakat multibudaya yang pernah 
terjadi di Indonesia dapat terjadi akibat 
dari minimnya kesadaran multibudaya, 
rendahnya moderasi beragama, serta 
kekurangarifan dalam mengelola 
keberagaman masyarakat, yang 
menyebabkan terjadinya gesekan horizontal 

yang berujung pada perpecahan, yang 
semuanya menjadi pengalaman pahit 
bangsa Indonesia.

Dalam upaya mengantisipasi terjadinya 
ketegangan dan konflik di tengah 
masyarakat, maka perlu pendekatan kultural 
dengan memperkuat falsafah lokal atau 
kearifan lokal yang memiliki pesan-pesan 
luhur tentang kedamaian. Namun, solusi 
dengan pendekatan tersebut juga tidak 
selalu berhasil digunakan tanpa dibarengi 
dengan paham keagamaan yang tepat dan 
bijak, karena masyarakat Indonesia adalah 
masyarakat beragama. Peran-pesan agama 
menjadi sesuatu yang mendasar menjadi 
pijakan masyarakat dalam bertingkah laku.

Sebagai masyarakat yang fanatik dengan 
keyakinannya, maka pendekatan keagamaan 
menjadi pilihan untuk membangun 
keharmonisan umat. Pendekatan yang dipilih 
tentunya sikap beragama yang damai, yang 
sesuai dengan kultur masyarakat Indonesia 
yang multikultural. Dengan pendekatan ini, 
moderasi beragama yang ramah, toleran, 
terbuka, fleksibel dapat menjadi jawaban 
terhadap kekhawatiran konflik yang marak 
terjadi di tengah masyarakat mulkultural.

Padangan penulis bahwa moderasi beragama 
tidak berarti bahwa mencampuradukkan 
kebenaran dan menghilangkan jati diri 
masing-masing. Sikap moderasi tidak 
menistakan kebenaran, kita tetap memiliki 
sikap yang jelas dalam suatu persoalan, 
tentang kebenaran, tentang hukum suatu 
masalah. Namun dalam moderasi beragama, 
kita lebih pada sikap keterbukaan menerima 
bahwa di luar diri kita ada saudara sebangsa 
yang juga memiliki hak yang sama dengan 
kita sebagai masyarakat yang berdaulat 
dalam bingkai kebangsaan. Masing-masing 
orang memiliki keyakinan di luar keyakinan 

Jurnal Ilmiah GEMA PERENCANA Volume 2, Nomor 1, Mei-Agustus 2023, Halaman 1 - 8



7

atau agama yang mesti kita hormati dan 
akui keberadaannya. Untuk itu, kita perlu 
terus menerus bertindak dan beragama 
dengan cara moderat.

Dalam lingkup masing-masing agama, juga 
terdapat keragaman paham agama. Schwartz 
(2007) menyebutkan adanya dua wajah 
yang merupakan manifestasi sosiokultural 
ajaran Islam yang tidak bisa dilepas dari pola 
epistemologis yang dilaluinya yang berbeda 
secara sosio—kultural: Pertama, wajah 
Islam yang ramah, bersahabat, toleran, dan 
inklusif yang siap berdampingan dengan 
para penganut keyakinan yang berbeda 
dan dengan sendirinya melihat perbedaan 
sebagai rahmat. Kedua, wajah Islam yang 
garang, mudah marah, tidak toleran, dan 
ekslusif, yang menjadi antagonis bagi wajah 
Islam yang pertama.

Demikian juga pada kelompok Kristen, 
terdapat juga beberapa kelompok. Mereka 
yang menerima pikiran-pikiran baru 
dalam berteologi ini disebut kelompok 
modernist dan/atau liberal. Tetapi tidak 
semua gereja dan para pemimpin gereja, 
teolog, dan umat Kristen menerima teori 
evolusi itu. Mereka menentang keras ajaran 
itu dengan membentengi dirinya dengan 
berbagai argumen “Alkitabiah”. Mereka 
yang menentang teori evolusi berargumen 
bahwa gereja harus loyal kepada “dasar-
dasar iman Protestan”, sebagaimana 
tertulis dalam Alkitab. Untuk membentengi 
diri dari terpaan modernisme dan teori 
evolusionisme itu, maka para pemimpin 
gereja dari berbagai kelompok konservatif 
dan evangelikal bersatu menerbitkan 
sebuah buku berjudul The Fundamentals: 
A Testimony to the Truth, yang terbit 
tahun 1910. Masing-masing agama 
memiliki  kelompok fundamental yang 
melihat kelompoknya yang paling benar. 

Latar belakang kelahiran fundamentalisme 
sebagaimana dibuat teolog dan ahli 
sejarah, George C. Marsden mengatakan 
bahwa fundamentalisme adalah ”vangry 
evangelical” adalah sangat tepat dalam 
konteks ini (Kemenag, 2019: 54).

Di samping sesama agama, terdapat sikap 
fundamentalis, ternyata harus diakui 
bahwa dalam kehidupan agama-agama 
yang beragam juga terdapat dilema yang 
serius, yaitu ketika anggota kelompok 
agama berhubungan dengan kalangan 
di luar komunitasnya. Dalam komunitas 
agama, hampir semua agama memandang 
pihak lain lebih rendah, bahkan cenderung 
mendiskreditkan ketika berbicara 
komunitas di luar dirinya. Jika ini terjadi, 
maka ketegangan akan tercipta.

SIMPULAN DAN REKOMENDASI
Simpulan

Menghadapi keragaman, maka diperlukan 
sikap moderasi, bentuk moderasi ini bisa 
berbeda antara satu tempat dengan tempat 
lainnya. Sikap moderasi berupa pengakuan 
atas keberadaan pihak lain, pemilikan sikap 
toleran, penghormatan atas perbedaan 
pendapat, dan tidak memaksakan kehendak 
dengan cara kekerasan. Diperlukan peran 
pemerintah, tokoh masyarakat, dan para 
penyuluh agama untuk mensosialisasikan, 
menumbuhkembangkan wawasan moderasi 
beragama terhadap masyarakat Indonesia 
untuk terwujudnya keharmonisan dan 
kedamaian.

Rekomendasi

1.	 Pemerintah melalui Kementerian 
Agama perlu mensosialisasikan 
program “moderasi beragama” ini 

Moderasi Beragama: Kajian Analisis Deskriptif Perspektif Heterogenitas ... (Redho Slamet Pribadi)



8

kepada masyarakat melalui sarasehan, 
pengajian, maupun dialog kebangsaan, 
sehingga menjadi sikap bangsa 
Indonesia.

2.	 Balai Diklat Keagamaan penting 
melakukan pelatihan kepada para 

penyuluh agama sebagai menjadi 
penggerak utama dalam gerakan 
“moderasi beragama”.

Jurnal Ilmiah GEMA PERENCANA Volume 2, Nomor 1, Mei-Agustus 2023, Halaman 1 - 8

REFERENSI
Buku

Kementerian Agama R.I. (2019). Moderasi Beragama. (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat 
Kementerian Agama RI.

Sutrisno. (1990). Metodologi Research III. (Yogyakarta, Andi Offest).

Mestika Zed. (2004). Metode Penelitian Kepustakaan. (Yayasan Obor Indonesia).

Made Ika Kusuma Dewi, Ni Made Rai Kristina. 2019. “Peran Organisasi Kemasyarakatan 
dalam Penguatan Moderasi Beragama”. Dalam, Proseding.iahntp.ac.id Agustus 2019. 

Alwi Shihab. (1999). Islam Inklusif. Bandung: Mizan.

Schwartz, S. (2007). Dua Wajah Islam: Moderatisme vs Fundamentalisme dalam Wacana 
Global. Jakarta: Belantika.

Jurnal

Abror Mhd. (2020). “Moderasi Beragama dalam Bingkai Toleransi: Kajian Islam dan 
Keberagaman”. Dalam, Rusydiah: Jurnal Pemikiran Islam Vol. 1 No. 2 Desember 
2020. http://ejournal.stainkepri.ac.id/index.php/rusydiah/article/view/174/130

R. Amin. (2014). “Prinsip dan Fenomena Moderasi Islam dalam Tradisi Hukum Islam”. 
Dalam, Jurnal Al-Qalam Vol. 20. 2014. http://jurnalalqalam.or.id/index.php/
Alqalam/article/view/339 

Iin Nashohah. 2021. “Internalisasi Nilai Moderasi Beragama melalui Pendidikan Penguatan 
Karakter dalam Masyarakat Heterogen”. Dalam, Proseding Nasional Pasca Sarjana 
IAIN Kediri Vol. 4 November 2021. Dapat diakses pada: http://prosiding.iainkediri.
ac.id/index.php/pascasarjana/article/view/68

Yaqin, M. Ainul. 2018. “Dzikir Manaqib: Moderasi Islam di Tengah Masyarakat 
Multikultural”. Dalam, Annual Conference for Muslim Scholer, 2018, No. April.


