
Jurnal Ilmiah Gema Perencana | 599

Penguatan Tata Kelola Keagamaan yang Moderat: Sinkronisasi 
Rumah Ibadah, Sinergitas Antarlembaga, dan Ruang Publik dalam 

Pembangunan Nasional

Strengthening Moderate Religious Governance: Synchronization 
of Houses of Worship, Inter-Institutional Synergy, and Public 

Space in National Development

Ahmad Fakhrurraji*
Universitas Islam Negeri Madura
*Penulis Korespondensi: maestro.1175@gmail.com

Riwayat Artikel
Accepted Revised Approved

Ruang Publik;
Rumah Ibadah;
Sinergitas Lembaga;
Tata Kelola 
Keagamaan

Policy paper ini menguraikan bahwa Indonesia sebagai negara mul-
tikultural menghadapi tantangan serius dalam tata kelola kehidupan 
keagamaan yang moderat. Meskipun konstitusi menjamin kebebasan 
beragama, realitas menunjukkan masih maraknya konflik dan diskrimi-
nasi, terutama dalam pendirian rumah ibadah bagi kelompok minoritas. 
Ketimpangan implementasi regulasi, lemahnya kapasitas pemerintah 
daerah, serta minimnya sinergi antarlembaga menjadi penyebab utama. 
Artikel ini menggunakan metode kualitatif, pendekatan deskriptif de-
ngan studi kebijakan sebagai desain utama, dianalisis melalui teori ink-
rementalisme, capacity building, advocacy coalition framework, dan col-
laborative governance. Data dianalisis dari dokumen kebijakan, laporan 
institusi, dan publikasi akademik. Hasil kajian menunjukkan bahwa SKB 
2 Menteri No. 9 dan 8 Tahun 2006 seringkali menjadi sumber multi-
tafsir yang membuka ruang diskriminatif. Selain itu, FKUB belum men-
jalankan fungsi mediasi secara efektif akibat kurangnya pelatihan dan 
dominasi satu kelompok agama. Kajian merekomendasikan revisi SKB 
menjadi Peraturan Presiden untuk memperkuat legitimasi hukum, di-
sertai pelatihan sistemik bagi aparatur daerah dan pembentukan forum 
dialog antariman sebagai upaya membangun tata kelola yang inklusif. 
Kebijakan ini diharapkan mampu memperkuat harmoni sosial, menja-
min keadilan beragama, dan mempercepat pembangunan nasional yang 
berkeadaban. Pendekatan bertahap dan kolaboratif menjadi kunci keber-
hasilan reformasi tata kelola keagamaan di Indonesia.

Keywords Abstract

Public Space;
House of Worship;
Institutional Synergy;
Religious Governance

This policy paper explains that Indonesia as a multicultural country fa-
ces serious challenges in moderate religious governance. Although the 
constitution guarantees freedom of religion, reality shows that conflicts 
and discrimination are still rampant, especially in the establishment of 
houses of worship for minority groups. Inequality in the implementa-
tion of regulations, weak capacity of local governments, and minimal 
synergy between institutions are the main causes. This study uses a qu-
alitative-descriptive approach method with policy studies as the main 
design, analyzed through the theories of incrementalism, capacity buil-
ding, advocacy coalition framework, and collaborative governance.

May 30, 2025 July 14, 2025 August 09, 2025

Berita Artikel

Kata Kunci Abstrak



Jurnal Ilmiah Gema Perencana | Volume 4, Nomor 1, Mei-Agustus 2025; e-ISSN: 2962-1860; p-ISSN: 3047-0153

| Jurnal Ilmiah Gema Perencana600

Data were analyzed from policy documents, institutional reports, and 
academic publications. The results of the study show that the Joint Dec-
ree of the 2 Ministers No. 9 and 8 of 2006 is often a source of multip-
le interpretations that open up discriminatory space. In addition, the 
FKUB has not carried out its mediation function effectively due to lack of 
training and dominance of one religious group. The study recommends 
revising the Joint Decree into a Presidential Regulation to strengthen 
legal legitimacy, accompanied by systemic training for regional offici-
als and the establishment of an interfaith dialogue forum as an effort to 
build inclusive governance. This policy is expected to strengthen social 
harmony, guarantee religious justice, and accelerate civilized national 
development. A gradual and collaborative approach is key to the suc-
cess of religious governance reform in Indonesia.

PENDAHULUAN

Latar Belakang Masalah

Indonesia, sebagai negara dengan tingkat keberagaman yang sangat tinggi dalam aspek 
agama, budaya, etnis, maupun bahasa, menempatkan pengelolaan kehidupan beragama 
sebagai fondasi krusial dalam pembangunan nasional. Dalam konteks ini, moderasi beraga-
ma—sebagai sikap dan praktik keberagamaan yang adil, seimbang, toleran, serta menolak 
ekstremisme—telah ditetapkan sebagai agenda prioritas nasional dan menjadi tanggung 
jawab kolektif negara dan Masyarakat (Wahid, 2024). Namun, dinamika tata kelola kea-
gamaan dalam beberapa tahun terakhir menunjukkan adanya tantangan signifikan, khu-
susnya pada tiga ranah strategis: pendirian rumah ibadah, sinergitas antarlembaga, dan 
pengelolaan ruang publik. Ketiga aspek ini, yang idealnya mendukung kebebasan beragama 
dan memperkuat nilai-nilai kebangsaan, justru seringkali menjadi titik sensitif yang dapat 
memunculkan gesekan sosial apabila tidak ditangani dengan prinsip keadilan, kesetaraan, 
dan moderasi (Qoumas et al., 2024).

Permasalahan muncul karena ketiga komponen penting dalam ekosistem kehidupan bera-
gama ini—rumah ibadah, sinergitas antarlembaga, dan ruang publik—sering kali berjalan 
secara sektoral tanpa koordinasi yang kuat. Kondisi ini mengakibatkan fragmentasi ke-
bijakan, inkonsistensi implementasi di tingkat daerah, dan dalam beberapa kasus, justru 
memunculkan benih-benih intoleransi serta ketidakadilan sosial. Secara faktual, konflik 
terkait pendirian rumah ibadah masih sering terjadi, terutama bagi kelompok minoritas, 
disebabkan oleh lemahnya implementasi regulasi (Yani, 2022). seperti SKB 2 Menteri No. 9 
dan 8 Tahun 2006 tentang Pedoman Tugas Kepala Daerah dalam Pemeliharaan Kerukunan 
Umat Beragama, Pemberdayaan FKUB, dan Perizinan Rumah Ibadah yang Kontroversial 
dan Resistensi Sosial yang Dipicu Sentimen Intoleransi. Moderasi beragama menuntut ker-
ja sama lintas sektor, tetapi di lapangan, koordinasi antar-pemangku kepentingan masih 
bersifat sektoral, simbolik, dan terbatas pada kegiatan seremonial. Banyak ormas keaga-
maan belum secara penuh menjadi mitra strategis pemerintah dalam edukasi moderasi. 
Sementara itu, masyarakat sipil sering diabaikan dalam perumusan kebijakan publik yang 
berdampak pada keberagaman (Cholil, 2023).



Jurnal Ilmiah Gema Perencana | 601

Ketiadaan sinergi ini menyebabkan kebijakan yang dihasilkan bersifat top-down dan ku-
rang responsif terhadap kebutuhan masyarakat. Padahal, kolaborasi inklusif sangat dibu-
tuhkan untuk membangun sistem tata kelola keagamaan yang akomodatif terhadap kebera-
gaman lokal, serta mendorong rekonsiliasi sosial yang lebih kuat.

Selanjutnya, ruang publik terkadang dimonopoli oleh kelompok tertentu untuk ekspresi 
keagamaan yang eksklusif, mengabaikan prinsip inklusivitas dan kenyamanan bersama, 
yang diperparah oleh minimnya regulasi yang mengatur penggunaan ruang publik secara 
adil dan inklusif (Pagar et al., 2023).

Dampak negatif dari belum terkelolanya ketiga aspek ini secara terintegrasi sangat seri-
us, meliputi potensi meningkatnya konflik horizontal antarumat beragama, menurunnya 
kepercayaan publik terhadap pemerintah dalam menjamin keadilan dan kebebasan bera-
gama, tumbuhnya ekstremisme dan radikalisme, serta terganggunya kohesi sosial sebagai 
aset bangsa. Meskipun telah ada regulasi seperti SKB 2 Menteri terkait rumah ibadah dan 
Undang-Undang Penyiaran, implementasinya belum efektif mencegah berbagai persoalan 
tersebut dan seringkali dianggap menyulitkan atau membuka ruang interpretasi subjektif. 
Oleh karena itu, terdapat urgensi untuk melakukan intervensi kebijakan yang komprehen-
sif, terukur, dan berbasis prinsip moderasi beragama (Wahab, 2022). Kebijakan yang ada 
perlu disempurnakan melalui sinkronisasi rumah ibadah, sinergitas antarlembaga, dan ru-
ang publik untuk memberi dampak besar terhadap penguatan harmoni sosial, kebebasan 
beragama yang setara, dan pembangunan nasional yang berkeadaban.

Di tengah upaya pembangunan nasional, Indonesia menghadapi tantangan serius dalam 
tata kelola keagamaan yang termoderasi, khususnya dalam lima tahun terakhir. Konflik 
dan diskriminasi terkait pendirian rumah ibadah masih menjadi isu krusial yang terus 
menghambat terciptanya harmoni sosial. Laporan Setara Institute (2023) secara konsis-
ten menunjukkan tingginya angka penolakan pendirian rumah ibadah, seringkali menya-
sar kelompok minoritas, dengan dalih yang seringkali bersifat manipulatif atau tidak sub-
stansial. Diskriminasi ini diperparah oleh implementasi SKB 2 Menteri No. 9 dan 8 Tahun 
2006 yang tidak merata dan cenderung bias, seperti yang diungkap oleh Hidayat (2020), 
yang menggarisbawahi bagaimana regulasi ini dapat disalahgunakan untuk melegitimasi 
penolakan. Kondisi ini diperburuk oleh kurangnya pemahaman dan kapasitas aparatur pe-
merintah daerah dalam mengimplementasikan prinsip keadilan dan kebebasan beragama, 
menyebabkan penanganan konflik yang tidak efektif dan justru memperdalam perpecahan 
(Widyawati, 2023).

Selain itu, kurangnya sinergi lintas sektor menjadi hambatan signifikan dalam mewujudkan 
moderasi beragama di Indonesia. Meskipun Kementerian Agama telah merumuskan Road-
map Moderasi Beragama 2020-2024 (Kementerian Agama RI, 2020), koordinasi antara 
pemerintah, organisasi masyarakat keagamaan, dan masyarakat sipil di lapangan masih 
bersifat sporadis dan kurang terintegrasi. Hal ini mengakibatkan kebijakan yang cenderung 
kurang responsif terhadap kebutuhan masyarakat akar rumput. Di sisi lain, eksklusivitas 
dalam penggunaan ruang publik juga menimbulkan kekhawatiran. Ruang publik, yang 
semestinya menjadi arena ekspresi keberagaman dan interaksi lintas iman, seringkali di-
monopoli oleh kelompok tertentu untuk kegiatan keagamaan yang tertutup, mengabaikan 

Penguatan Tata Kelola Keagamaan yang Moderat: Sinkronisasi Rumah Ibadah,....: Ahmad Fakhrurraji [599-624]



Jurnal Ilmiah Gema Perencana | Volume 4, Nomor 1, Mei-Agustus 2025; e-ISSN: 2962-1860; p-ISSN: 3047-0153

| Jurnal Ilmiah Gema Perencana602

prinsip inklusivitas dan kenyamanan bersama. Pedoman Penataan Ruang Publik Inklusif 
oleh Badan Litbang dan Diklat Kemenag (2024) mengindikasikan bahwa permasalahan ini 
masih menjadi tantangan yang perlu diatasi untuk menciptakan ruang publik yang adil dan 
mendukung kohesi sosial dalam pembangunan nasional (Putra et al., 2024).

Identifikasi Masalah 

Salah satu manifestasi nyata dari lemahnya tata kelola keagamaan yang moderat di Indone-
sia adalah masih seringnya terjadi konflik dan diskriminasi dalam pendirian rumah ibadah, 
terutama yang dialami oleh kelompok agama minoritas. Meskipun kebebasan beragama 
dijamin oleh konstitusi, penerapan SKB 2 Menteri No. 9 dan 8 Tahun 2006 tentang Pen-
dirian Rumah Ibadah justru menimbulkan banyak polemik karena multitafsir, prosedural 
yang memberatkan, serta lemahnya mekanisme mediasi sosial. Berdasarkan laporan Setara 
Institute (2023), dalam dua tahun terakhir terdapat 38 kasus penolakan pendirian rumah 
ibadah, sebagian besar dipicu oleh resistensi warga mayoritas dengan dalih tidak terpenuh-
inya syarat administratif. Sementara itu, Indeks Kerukunan Umat Beragama (KUB) 2023 
mencatat masih rendahnya skor toleransi di 42 kabupaten/kota yang didominasi oleh pra-
sangka terhadap kelompok keagamaan lain.

Konflik ini diperburuk oleh disparitas kapasitas pemerintah daerah dalam memahami dan 
mengimplementasikan regulasi secara adil. Menurut Laporan Kebebasan Beragama dan 
Berkeyakinan (KBB, 2023), sebanyak 72% aparatur daerah belum mendapatkan pelatih-
an mengenai substansi moderasi beragama dan seringkali menyerahkan proses izin kepa-
da pertimbangan sosial-politik lokal ketimbang prinsip konstitusional. Di sisi lain, Forum 
Kerukunan Umat Beragama (FKUB) yang semestinya menjadi garda mediasi dan penjaga 
keharmonisan, kerap tidak independen karena ketergantungan pada anggaran pemerin-
tah daerah serta dominasi satu kelompok agama tertentu dalam keanggotaannya (Wibowo, 
2021; 2023). Kondisi ini menciptakan ketidakadilan struktural dan berisiko memperbesar 
polarisasi serta menghambat pembangunan nasional yang inklusif dan damai.

1.	 Konflik dan diskriminasi dalam pendirian rumah ibadah

Meskipun kebebasan beragama dijamin konstitusi, konflik dan diskriminasi dalam 
pendirian rumah ibadah masih menjadi masalah yang persisten, terutama bagi kelom-
pok minoritas. Implementasi Peraturan Bersama Menteri Agama dan Menteri Dalam 
Negeri Nomor 9 dan 8 Tahun 2006 (SKB 2 Menteri 2006) seringkali menjadi celah 
yang dimanfaatkan untuk menolak atau mempersulit pendirian rumah ibadah, alih-
-alih memfasilitasinya.

Data dan fakta terkini: 

•	 Laporan Setara Institute (2023): Menyebutkan bahwa penolakan pendirian rumah 
ibadah masih marak terjadi di Indonesia. Dalam dua tahun terakhir (2022-2023), 
Setara Institute mencatat 38 kasus penolakan pendirian rumah ibadah. Mayoritas 
kasus ini dipicu oleh resistensi mayoritas dengan dalih tidak terpenuhinya syarat 
administratif, yang seringkali merupakan manipulasi untuk membenarkan intole-
ransi.



Jurnal Ilmiah Gema Perencana | 603

•	 Indeks Kerukunan Umat Beragama (KUB) 2023: Meskipun belum ada angka spesi-
fik dari tahun 2023 yang dirilis secara publik di dokumen yang Anda berikan, latar 
belakang Anda menyebutkan bahwa KUB 2023 menunjukkan rendahnya skor tole-
ransi di 42 kabupaten/kota akibat prasangka terhadap kelompok keagamaan lain. 
Ini secara tidak langsung berkorelasi dengan kesulitan pendirian rumah ibadah.

•	 Kapasitas Aparatur Daerah: Latar belakang Anda menyebutkan bahwa 72% apa-
ratur daerah belum mendapatkan pelatihan memadai mengenai moderasi beraga-
ma dan cenderung menyerahkan proses izin kepada pertimbangan sosial-politik 
lokal daripada prinsip konstitusional (merujuk pada Laporan KBB 2023). Hal ini 
menunjukkan adanya masalah struktural dalam penanganan konflik terkait rumah 
ibadah di tingkat lokal.

•	 Peran FKUB: Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB), yang seharusnya men-
jadi garda mediasi, seringkali tidak independen karena ketergantungan anggaran 
pemerintah daerah dan dominasi satu kelompok agama tertentu dalam keanggo-
taannya (Wibowo, 2021; 2023). Ini melemahkan fungsinya sebagai mediator yang 
netral dan adil.

•	 Jurnal Hidayat (2020): Mengulas secara spesifik “Lemahnya Implementasi SKB 2 
Menteri dalam Pendirian Rumah Ibadah,” yang menguatkan argumen bahwa regu-
lasi tersebut seringkali gagal mencapai tujuannya untuk menciptakan kerukunan.

2.	 Kurangnya sinergi antarlembaga dalam tata kelola keagamaan

Pengelolaan kehidupan beragama di Indonesia masih berjalan secara sektoral tanpa 
koordinasi yang kuat antar berbagai pemangku kepentingan. Hal ini mengakibatkan 
fragmentasi kebijakan, inkonsistensi implementasi di tingkat daerah, dan melemahnya 
upaya edukasi serta promosi moderasi beragama secara komprehensif.

Data dan fakta terkini: 

•	 Kementerian Agama RI (2020) Roadmap Moderasi Beragama 2020–2024: Mes-
kipun ada roadmap yang jelas dari kementerian agama sebagai leading sector, 
implementasinya di lapangan masih menghadapi tantangan dalam melibatkan 
seluruh pemangku kepentingan secara efektif. Realitas di lapangan menunjukkan 
bahwa koordinasi masih bersifat simbolis atau terbatas pada kegiatan seremonial, 
seperti yang diindikasikan dalam latar belakang Anda.

•	 Partisipasi Ormas Keagamaan: Banyak ormas keagamaan belum secara penuh 
menjadi mitra strategis pemerintah dalam edukasi moderasi. Kolaborasi yang ada 
cenderung insidental, bukan struktural dan berkelanjutan.

•	 Pelibatan Masyarakat Sipil: Masyarakat sipil, yang sering memiliki pengalaman 
langsung di akar rumput, sering diabaikan dalam perumusan kebijakan publik 
yang berdampak pada keberagaman. Ini menciptakan kebijakan yang bersifat top-
-down dan kurang responsif terhadap kebutuhan riil di masyarakat.

Penguatan Tata Kelola Keagamaan yang Moderat: Sinkronisasi Rumah Ibadah,....: Ahmad Fakhrurraji [599-624]



Jurnal Ilmiah Gema Perencana | Volume 4, Nomor 1, Mei-Agustus 2025; e-ISSN: 2962-1860; p-ISSN: 3047-0153

| Jurnal Ilmiah Gema Perencana604

3.	 Eksklusivitas dan ketidakadilan dalam pengelolaan ruang publik untuk ekspresi keaga-
maan

Ruang publik, yang seharusnya menjadi arena inklusif untuk interaksi dan ekspresi ke-
beragaman, seringkali dimonopoli oleh kelompok tertentu untuk ekspresi keagamaan 
yang eksklusif. Ini mengabaikan prinsip kenyamanan bersama dan berpotensi memicu 
gesekan sosial karena minimnya regulasi yang mengatur penggunaan ruang publik se-
cara adil.

Data dan fakta terkini:

•	 Badan Litbang dan Diklat Kemenag (2024) Pedoman Penataan Ruang Publik 
Inklusif: Adanya pedoman ini menunjukkan bahwa isu eksklusivitas ruang pub-
lik menjadi perhatian resmi pemerintah. Meskipun pedoman ini bertujuan untuk 
menciptakan ruang publik yang adil, kenyataan bahwa pedoman ini baru dirilis 
(atau diperbarui) menunjukkan bahwa masalah ini belum teratasi sepenuhnya di 
lapangan dan masih memerlukan intervensi.

•	 Kurangnya Regulasi Spesifik: Latar belakang Anda secara eksplisit menyebutkan 
“minimnya regulasi yang mengatur penggunaan ruang publik secara adil dan ink-
lusif,” menunjukkan adanya kekosongan hukum atau kelemahan dalam penegakan 
aturan yang ada terkait hal ini.

•	 Potensi Konflik: Ketika ruang publik dimonopoli atau digunakan secara eksklusif, 
hal ini dapat mengganggu kohesi sosial dan memunculkan benih-benih intoleran-
si, meskipun data kuantitatif spesifik tentang insiden konflik akibat eksklusivitas 
ruang publik dalam 5 tahun terakhir tidak secara eksplisit disebutkan di latar bela-
kang, namun potensi ini merupakan kekhawatiran yang valid.

Berdasarkan hasil analisis USG (lihat lampiran 1) bahwa dari beberapa identifikasi masalah 
di atas menunjukan  bahwa Konflik dan Diskriminasi Pendirian Rumah Ibadah menjadi 
titik utama dalam kajian artikel kebijakan ini, baik dilihat dari segi urgensinya, keserius-
aannya, maupun perkembangan dampak masalahnya yang perlu segera dilakukan upaya-
-upaya kebijakan secara simultan. Untuk memetakan masalah di atas, penulis membuat 
akar masalahnya sebagai berikut:



Jurnal Ilmiah Gema Perencana | 605

Gambar 1 : Diagram Fishbone

Rumusan Masalah

Lemahnya tata kelola keagamaan yang moderat di Indonesia telah menjadi penghambat 
signifikan dalam pembangunan nasional yang berbasis harmoni dan inklusivitas. Salah 
satu utama adalah masih seringnya terjadi konflik dan diskriminasi dalam pendirian rumah 
ibadah, yang sebagian besar berkaitan dengan penerapan SKB 2 Menteri No. 9 dan 8 Tahun 
2006. Pada level pertama, lemahnya implementasi regulasi dan komunikasi antar-pemang-
ku kepentingan (Hidayat, 2020), resistensi sosial berbasis identitas agama serta rendahnya 
literasi keberagaman (Khoirunnisa, 2022), dan ketidakjelasan regulasi serta tidak adanya 
mekanisme mediasi sosial (Wibowo, 2021) menjadi pemicu utama.

Masalah-masalah tersebut semakin diperparah oleh faktor level kedua seperti disparitas ka-
pasitas aparatur pemerintah daerah dalam menjalankan regulasi (Setara Institute, 2023), 
menguatnya prasangka dan stereotip negatif antarkelompok agama (Indeks KUB, 2023), 
serta variasi kapasitas dan independensi Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB) di 
berbagai daerah (Wibowo, 2021). Lebih dalam lagi, di level ketiga, kondisi ini bersumber 
dari kurangnya pelatihan dan pemahaman aparatur mengenai semangat dan substansi mo-
derasi beragama (Laporan KBB, 2023), minimnya interaksi dan dialog positif antarumat 
beragama di tingkat akar rumput, serta ketergantungan FKUB pada pemerintah daerah 
dalam hal anggaran dan dukungan (Wibowo, 2023).

Tanpa reformulasi kebijakan yang menekankan penguatan regulasi, peningkatan kapasitas 
SDM, dan perbaikan mekanisme mediasi berbasis partisipasi, maka potensi konflik keaga-
maan akan terus membayangi proses pembangunan nasional yang adil dan inklusi.

Penguatan Tata Kelola Keagamaan yang Moderat: Sinkronisasi Rumah Ibadah,....: Ahmad Fakhrurraji [599-624]



Jurnal Ilmiah Gema Perencana | Volume 4, Nomor 1, Mei-Agustus 2025; e-ISSN: 2962-1860; p-ISSN: 3047-0153

| Jurnal Ilmiah Gema Perencana606

Tujuan dan Manfaat Penulisan

Tujuan dari penulisan ini adalah:

1.	 Menganalisis akar permasalahan konflik dan diskriminasi dalam pendirian rumah iba-
dah yang dipicu oleh implementasi regulasi SKB 2 Menteri No. 9 dan 8 Tahun 2006 
secara multitafsir dan diskriminatif.

2.	 Mengidentifikasi hambatan struktural dan sosial, termasuk peran pemerintah daerah, 
kelembagaan FKUB, serta resistensi masyarakat berbasis identitas keagamaan.

3.	 Menyusun rekomendasi kebijakan untuk memperkuat tata kelola keagamaan yang mo-
derat dan inklusif melalui reformulasi regulasi, penguatan mediasi sosial, dan pening-
katan kapasitas aparatur daerah serta FKUB. 

Manfaat penulisan ini adalah:

1.	 Bagi Pemerintah Pusat dan Daerah, sebagai masukan strategis untuk merevisi regulasi 
pendirian rumah ibadah agar lebih adil, partisipatif, dan kontekstual.

2.	 Bagi Perguruan Tinggi, Peneliti, dan Akademisi, sebagai referensi empiris untuk pe-
ngembangan studi kebijakan keberagaman dan moderasi beragama di Indonesia.

3.	 Bagi Masyarakat Sipil dan Organisasi Keagamaan, sebagai bahan advokasi untuk men-
dorong kebijakan perlindungan kebebasan beragama yang lebih kuat dan inklusif.

4.	 Bagi Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB), sebagai bahan evaluasi dan penguat-
an peran dalam menjalankan fungsi mediasi sosial secara netral dan efektifakan.

KERANGKA TEORI DAN KONSEPTUAL

Kerangka Teori

1.	 Teori Inkremental (Charles E. Lindblom, 1959): Pendekatan Bertahap dalam Perumus-
an Kebijakan Publik untuk Penyelesaian Konflik Rumah Ibadah

Teori Inkremental (Incrementalism) yang diperkenalkan oleh Charles E. Lindblom da-
lam artikelnya “The Science of Muddling Through” (1959) adalah salah satu pendekat-
an paling berpengaruh dalam studi kebijakan publik. Teori ini berpandangan bahwa 
pengambilan kebijakan publik cenderung dilakukan secara bertahap, tidak revolusio-
ner, dan tidak melalui perubahan radikal. Dalam konteks kebijakan, inkrementalisme 
menunjukkan bahwa para pembuat kebijakan cenderung mempertahankan kebijakan 
yang sudah ada dan hanya melakukan perubahan kecil, bertahap, dan bertumpu pada 
pengalaman kebijakan sebelumnya.

Dalam kerangka teori ini, perumusan kebijakan bukanlah proses yang sepenuhnya ra-
sional dan komprehensif, melainkan lebih merupakan hasil kompromi antar-kepen-
tingan dan hasil dari upaya untuk memperbaiki kebijakan yang telah ada. Lindblom 
menyebut pendekatan ini sebagai “the branch method” atau metode percabangan, di 



Jurnal Ilmiah Gema Perencana | 607

mana perubahan-perubahan yang dilakukan merupakan cabang dari kebijakan sebe-
lumnya, bukan perubahan mendasar dari akar.

Aplikasi teori ini sangat relevan dalam konteks permasalahan konflik dan diskriminasi 
dalam pendirian rumah ibadah di Indonesia. Penerapan SKB 2 Menteri No. 9 dan 8 Ta-
hun 2006, yang bertujuan mengatur pendirian rumah ibadah, dalam praktiknya justru 
seringkali menjadi sumber polemik, karena mengandung pasal-pasal yang multitafsir, 
menimbulkan kesenjangan implementasi di daerah, serta sering dijadikan alat pembe-
naran atas tindakan diskriminatif terhadap kelompok minoritas. Banyak kasus peno-
lakan pembangunan rumah ibadah terjadi akibat adanya kewajiban pengumpulan tan-
da tangan warga atau rekomendasi dari Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB), 
yang kerap digunakan untuk menghalangi, bukan memfasilitasi kebebasan beragama 
sebagaimana dijamin dalam konstitusi.

Mengacu pada teori inkremental, alih-alih mencabut secara total SKB tersebut, pen-
dekatan yang lebih realistis dan sesuai dengan konteks politik-birokratik Indonesia 
adalah melakukan revisi bertahap terhadap isi SKB, melalui pembaruan pasal-pasal 
tertentu yang terbukti membuka ruang diskriminasi. Pendekatan ini tidak hanya lebih 
mudah diterima oleh berbagai aktor birokrasi dan keagamaan, tetapi juga lebih me-
mungkinkan diterapkan dalam jangka pendek menimbang dinamika sosial dan resis-
tensi terhadap perubahan regulasi yang terlalu drastis.

Beberapa aspek penting dari teori inkremental yang mendukung pendekatan revisi 
SKB ini adalah:

a.	 Fleksibilitas dalam implementasi: Dengan merevisi sebagian pasal tanpa mencabut 
keseluruhan regulasi, pemerintah dapat menyesuaikan kebijakan berdasarkan 
pengalaman lapangan dan dinamika lokal tanpa kehilangan legitimasi dari 
kerangka hukum yang telah dikenal.

b.	 Minimnya resistensi politik: Reformasi besar-besaran terhadap kebijakan rumah 
ibadah berpotensi menimbulkan resistensi dari kelompok-kelompok tertentu. 
Pendekatan inkremental memungkinkan perubahan dilakukan dengan pendekatan 
soft politics yang menghindari konflik terbuka.

c.	 Efisiensi birokratik: Birokrasi Indonesia yang kompleks dan hirarkis akan 
lebih mudah mengimplementasikan perubahan-perubahan parsial yang tidak 
memerlukan restrukturisasi kelembagaan secara besar-besaran.

d.	 Pengujian kebijakan secara bertahap: Perubahan yang dilakukan secara inkremental 
dapat dievaluasi secara bertahap, memberikan waktu untuk melihat efektivitas dan 
potensi dampaknya sebelum melangkah ke tahap reformasi berikutnya.

Rekomendasi kebijakan yang berbasis teori inkremental ini bersifat praktis dan kon-
tekstual: pemerintah pusat dapat menunjuk tim lintas kementerian untuk melakukan 
review atas SKB, memprioritaskan pasal-pasal yang terbukti memicu konflik, serta me-
nyusun Peraturan Pelaksana atau petunjuk teknis sebagai jembatan menuju revisi yang 
lebih menyeluruh. Perubahan ini kemudian dipantau melalui mekanisme evaluasi dan 
pelaporan, sehingga prosesnya bersifat iteratif dan adaptif.

Penguatan Tata Kelola Keagamaan yang Moderat: Sinkronisasi Rumah Ibadah,....: Ahmad Fakhrurraji [599-624]



Jurnal Ilmiah Gema Perencana | Volume 4, Nomor 1, Mei-Agustus 2025; e-ISSN: 2962-1860; p-ISSN: 3047-0153

| Jurnal Ilmiah Gema Perencana608

Akhirnya, penting dicatat bahwa teori inkrementalisme memberikan ruang bagi proses 
politik yang deliberatif dan gradual, sesuatu yang sangat penting dalam pengambilan 
kebijakan yang berkaitan dengan agama dan keragaman. Teori ini sejalan dengan nilai-
-nilai demokrasi konsensual dan pluralisme sosial, serta memungkinkan negara untuk 
menjalankan fungsi mediatif dalam penyelesaian konflik berbasis keyakinan secara bi-
jaksana dan berkelanjutan.

2.	 Teori Advocacy Coalition Framework (ACF) dalam Analisis Kebijakan Pendirian Ru-
mah Ibadah

Teori Advocacy Coalition Framework (ACF), yang dikembangkan oleh Paul A. Sabati-
er pada awal 1990-an, merupakan salah satu pendekatan utama dalam studi kebijakan 
publik yang menyoroti pentingnya koalisi aktor yang memiliki sistem kepercayaan se-
rupa dalam memengaruhi proses kebijakan dalam jangka panjang. ACF melihat kebi-
jakan sebagai hasil dari interaksi antara berbagai aktor yang tergabung dalam koalisi 
advokasi (advocacy coalitions), baik di tingkat pusat maupun lokal. Dalam kerangka 
ini, perubahan kebijakan bukanlah semata hasil teknokratis dari kajian ilmiah, tetapi 
juga hasil dari kontestasi nilai, keyakinan, dan kepentingan berbagai kelompok yang 
saling bersaing.

Dalam konteks Indonesia, penerapan ACF sangat relevan dalam memahami persoalan 
yang terus berulang seputar konflik dan diskriminasi dalam pendirian rumah ibadah. 
Berdasarkan catatan Setara Institute (2023), permasalahan ini sebagian besar bersum-
ber dari implementasi Surat Keputusan Bersama (SKB) 2 Menteri No. 9 dan 8 Tahun 
2006 tentang Pedoman Pelaksanaan Tugas Kepala Daerah/Wakil Kepala Daerah da-
lam Pemeliharaan Kerukunan Umat Beragama dan Pendirian Rumah Ibadah. Kebijak-
an ini seringkali membuka ruang interpretasi yang multitafsir di lapangan dan justru 
dimanfaatkan untuk menekan minoritas keagamaan. Dalam banyak kasus, pendirian 
rumah ibadah kelompok minoritas terhambat karena adanya resistensi dari sebagian 
masyarakat yang dipengaruhi oleh sentimen mayoritarian.

Melalui lensa ACF, dapat dianalisis bahwa konflik ini tidak semata-mata merupakan 
kegagalan administratif, melainkan merupakan manifestasi dari pertarungan sistem 
kepercayaan yang berakar dalam antara koalisi yang mendukung pluralisme keagama-
an dan koalisi yang berpandangan eksklusif terhadap identitas keagamaan. Koalisi per-
tama biasanya terdiri dari organisasi masyarakat sipil seperti LSM HAM, akademisi, 
tokoh-tokoh agama moderat, dan sebagian institusi negara yang progresif. Mereka per-
caya bahwa hak untuk beribadah adalah hak asasi manusia yang dijamin konstitusi dan 
harus dilindungi oleh negara. Di sisi lain, terdapat koalisi yang memegang nilai-nilai 
konservatif atau eksklusif yang merasa bahwa kehadiran rumah ibadah kelompok aga-
ma tertentu di suatu wilayah dapat mengancam dominasi identitas keagamaan lokal 
yang telah mapan.

3.	 Teori Governance dan Collaborative Governance dalam Analisis Kebijakan Pendirian 
Rumah Ibadah

Dalam era tata kelola pemerintahan modern, penyusunan dan implementasi kebijak-
an publik tidak lagi dapat dijalankan secara eksklusif oleh pemerintah semata. Teo-



Jurnal Ilmiah Gema Perencana | 609

ri Governance menekankan pentingnya keterlibatan aktor non-negara dalam proses 
pengambilan keputusan dan pelaksanaan kebijakan. Lebih lanjut, Collaborative Go-
vernance sebagaimana dikembangkan oleh Emerson, Nabatchi, dan Balogh (2012), 
menjelaskan bahwa kebijakan publik yang kompleks dan menyangkut kepentingan 
berbagai kelompok masyarakat memerlukan model kolaboratif yang melibatkan pe-
merintah, masyarakat sipil, sektor swasta, dan pemangku kepentingan lainnya secara 
sistematis, setara, dan berkesinambungan.

Dalam konteks Indonesia, persoalan konflik dan diskriminasi dalam pendirian rumah 
ibadah merupakan isu kompleks yang tidak dapat diselesaikan hanya melalui pende-
katan administratif atau hukum yang bersifat top-down. Berdasarkan laporan tahunan 
Setara Institute (2023), masih banyak kasus pelarangan atau penolakan pendirian ru-
mah ibadah, terutama terhadap kelompok minoritas, yang dipengaruhi oleh persepsi 
sosial, tekanan kelompok mayoritas, dan lemahnya komitmen aparatur lokal terhadap 
prinsip kebebasan beragama. SKB 2 Menteri No. 9 dan 8 Tahun 2006, meskipun di-
maksudkan untuk mengatur secara tertib proses pendirian rumah ibadah, seringkali 
justru menjadi alat legitimasi bagi kelompok-kelompok intoleran untuk menolak ke-
beradaan kelompok agama lain.

Melalui pendekatan Collaborative Governance, penyelesaian masalah ini seharusnya 
dilakukan dengan membangun ruang dialog dan kerja sama antarsektor secara ink-
lusif. Pemerintah, organisasi masyarakat sipil, tokoh agama, akademisi, dan unsur 
masyarakat lokal perlu dilibatkan dalam forum-forum partisipatif yang bersifat deli-
beratif untuk mendesain ulang kebijakan dan implementasinya. Salah satu alternatif 
kebijakan yang bisa dikembangkan adalah pembentukan forum dialog lintas iman dan 
mekanisme konsultasi publik sebelum izin rumah ibadah diterbitkan atau ditolak, guna 
menjamin transparansi dan mengurangi potensi konflik horizontal.

Teori ini juga menyarankan bahwa keberhasilan kolaborasi dipengaruhi oleh tiga di-
mensi utama: kapasitas kolektif, kepercayaan antaraktor, dan komitmen bersama 
terhadap tujuan yang disepakati. Dalam praktiknya, ini berarti perlunya membangun 
kepercayaan antara pemerintah dan masyarakat melalui keterbukaan informasi, pe-
nguatan lembaga mediasi seperti FKUB (Forum Kerukunan Umat Beragama), serta 
pendidikan publik mengenai pentingnya toleransi dan kebebasan beragama.

4.	 Teori Capacity Building dalam Konteks Kebijakan Pendirian Rumah Ibadah di Indone-
sia

Permasalahan konflik dan diskriminasi dalam pendirian rumah ibadah di Indonesia 
merupakan isu kompleks yang berkaitan erat dengan berbagai aspek struktural, bu-
daya, sosial, dan tata kelola pemerintahan. Salah satu kerangka analisis yang relevan 
untuk memahami dan menawarkan solusi terhadap permasalahan ini adalah teori ca-
pacity building seperti yang dikembangkan oleh Grindle dan Hilderbrand (1995). Teori 
ini menekankan bahwa penguatan kapasitas institusi dan individu merupakan syarat 
mutlak agar kebijakan dapat diimplementasikan secara efektif, adil, dan berkelanjutan.

Dalam laporan-laporan pemantauan kebebasan beragama dan berkeyakinan di Indo-
nesia, seperti yang disampaikan oleh Setara Institute (2023) dan Komnas HAM (2022), 

Penguatan Tata Kelola Keagamaan yang Moderat: Sinkronisasi Rumah Ibadah,....: Ahmad Fakhrurraji [599-624]



Jurnal Ilmiah Gema Perencana | Volume 4, Nomor 1, Mei-Agustus 2025; e-ISSN: 2962-1860; p-ISSN: 3047-0153

| Jurnal Ilmiah Gema Perencana610

ditemukan bahwa masih banyak kasus penolakan terhadap pembangunan rumah iba-
dah, terutama milik kelompok minoritas agama. Salah satu akar permasalahan yang 
diidentifikasi adalah kurangnya kapasitas aparatur pemerintah daerah dalam mema-
hami substansi dan semangat dari regulasi, termasuk SKB 2 Menteri No. 9 dan 8 Tahun 
2006, serta prinsip-prinsip konstitusional seperti jaminan kebebasan beragama dan 
berkeyakinan.

Menurut Grindle dan Hilderbrand (1995), capacity building terdiri dari lima dimen-
si utama: (1) lingkungan aksi (action environment), (2) sistem organisasi, (3) sistem 
institusional, (4) kinerja organisasi, dan (5) kinerja individu. Dalam konteks kebijak-
an pendirian rumah ibadah, pendekatan ini dapat digunakan untuk mengidentifikasi 
hambatan pada setiap level dan menyusun intervensi strategis yang dapat memperkuat 
kapasitas aktor-aktor yang terlibat, terutama di tingkat pemerintah daerah dan masya-
rakat sipil.

Konflik sosial dan diskriminasi dalam pendirian rumah ibadah merupakan salah satu 
indikator rendahnya implementasi kebijakan yang menjamin kebebasan beragama di 
Indonesia. SKB 2 Menteri Tahun 2006 secara normatif dimaksudkan untuk membe-
rikan kepastian hukum dan menjaga harmoni sosial, tetapi dalam praktiknya sering 
menimbulkan tafsir yang beragam dan membuka ruang bagi diskriminasi, terutama 
terhadap kelompok agama minoritas (ICG, 2010; Setara Institute, 2023).

Menurut teori konflik struktural (Coser, 1956), konflik sosial yang bersumber dari kebi-
jakan negara kerap dipicu oleh ketimpangan dalam distribusi kekuasaan dan akses ter-
hadap sumber daya, termasuk ruang ibadah. Dalam konteks ini, SKB 2 Menteri kerap 
kali diinterpretasikan secara eksklusif oleh pemangku kepentingan di daerah, sehingga 
memperparah ketegangan horizontal antarumat beragama.

Studi Hidayat (2020) menegaskan bahwa salah satu akar persoalan dalam konflik ru-
mah ibadah adalah lemahnya implementasi regulasi serta minimnya komunikasi dan 
koordinasi antara pemerintah pusat, pemerintah daerah, tokoh agama, dan masyara-
kat. Ketidaksinkronan antara kebijakan nasional dan praktik di tingkat lokal menye-
babkan penyimpangan dalam pelaksanaan SKB 2 Menteri.

Secara konseptual, hal ini dapat dijelaskan melalui teori kebijakan publik (Dye, 2013) 
yang menyatakan bahwa efektivitas kebijakan sangat ditentukan oleh kapasitas imple-
mentasi, komunikasi antaraktor kebijakan, dan mekanisme monitoring. Dalam kasus 
SKB 2 Menteri, koordinasi lintas sektor dan pemahaman yang seragam terhadap regu-
lasi menjadi sangat lemah.

Selain itu, secara regulatif, UU No. 39 Tahun 1999 tentang HAM dan Pasal 28E UUD 
1945 menjamin kebebasan warga negara untuk memeluk agama dan beribadah sesuai 
kepercayaan masing-masing. Namun lemahnya pelaksanaan regulasi turunan menye-
babkan ketidaksesuaian antara norma hukum dengan realitas sosial.

Setara Institute (2023) mencatat bahwa disparitas kapasitas aparatur pemerintah da-
erah dalam memahami dan menerapkan prinsip-prinsip toleransi serta perlindungan 
hak minoritas menjadi penghambat utama dalam pendirian rumah ibadah. Banyak da-



Jurnal Ilmiah Gema Perencana | 611

erah tidak memiliki SDM yang memahami substansi regulasi dan standar HAM inter-
nasional.

Dalam perspektif teori kelembagaan (institutionalism), kelembagaan pemerintahan 
yang lemah akan memicu kegagalan implementasi kebijakan (North, 1990). Aparatur 
pemerintah yang tidak memiliki kapasitas mumpuni akan lebih cenderung mengambil 
keputusan berdasarkan tekanan mayoritas lokal daripada prinsip hukum nasional dan 
HAM.

Lemahnya kapasitas ini juga mencerminkan kegagalan dalam pelaksanaan kebijakan 
desentralisasi, di mana otonomi daerah tidak diimbangi dengan penguatan kapasitas 
administratif dan wawasan pluralisme. Hal ini menimbulkan fragmentasi normatif, di 
mana regulasi nasional tidak efektif diimplementasikan di daerah.

Menurut Laporan KBB (2023), banyak aparatur pemerintah, terutama di daerah, tidak 
mendapatkan pelatihan yang memadai tentang nilai-nilai moderasi beragama. Akibat-
nya, mereka kerap tidak mampu menengahi konflik secara adil dan cenderung memi-
hak mayoritas, dengan dalih menjaga ketertiban umum.

Dalam konteks ini, pendekatan pendidikan dan pelatihan kebijakan publik menjadi sa-
ngat penting. Mengacu pada teori capacity building (Grindle & Hilderbrand, 1995), ke-
berhasilan implementasi kebijakan sangat dipengaruhi oleh pembentukan kompetensi 
aktor pelaksana. Moderasi beragama sebagai pendekatan yang digaungkan Kemente-
rian Agama (melalui Roadmap Moderasi Beragama 2020–2024) seharusnya dijadi-
kan kerangka nilai yang diinternalisasi melalui program pelatihan reguler dan berbasis 
konteks lokal.

Penerapan moderasi beragama juga diatur dalam RPJMN 2020–2024 dan menjadi 
salah satu dari tujuh agenda pembangunan prioritas nasional. Namun lemahnya inte-
grasi program pelatihan dalam struktur kelembagaan lokal membuat implementasinya 
bersifat sporadis dan tidak berkelanjutan.

Kerangka Konseptual

Masalah utama dalam penulisan ini adalah lemahnya tata kelola keagamaan yang moderat 
di Indonesia, yang dimanifestasikan dalam:

•	 Konflik pendirian rumah ibadah (Ujianto et al., 2023),

•	 Kurangnya sinergi antarlembaga (Putra et al., 2024)

•	 Eksklusivitas ruang publik (Singgih, 2023).

Ketiga isu tersebut dipengaruhi oleh faktor regulatif, struktural, kapasitas aktor, serta kul-
tur masyarakat lokal. Oleh karena itu, kerangka konseptual dibangun untuk menjelaskan 
keterkaitan antara variabel-variabel kebijakan publik, teori governance, dan nilai moderasi 
beragama dalam konteks perlindungan kebebasan beragama (Qoumas et al., 2024).

Penguatan Tata Kelola Keagamaan yang Moderat: Sinkronisasi Rumah Ibadah,....: Ahmad Fakhrurraji [599-624]



Jurnal Ilmiah Gema Perencana | Volume 4, Nomor 1, Mei-Agustus 2025; e-ISSN: 2962-1860; p-ISSN: 3047-0153

| Jurnal Ilmiah Gema Perencana612

Kerangka konsptual ini menyediakan peta jalan yang jelas untuk menganalisis masalah, 
merumuskan rekomendasi, dan mengevaluasi dampak kebijakan dalam upaya mewujud-
kan harmoni sosial dan pembangunan nasional yang berkeadaban di Indonesia.

Gambar 2. Kerangka Konseptual

METODOLOGI

Penulisan artikel ini disusun berdasarkan metode kualitatif dengan pendekatan deskriptif 
dan menggunakan analisis kebijakan publik sebagai metode utama. Pendekatan ini ber-
tujuan untuk memahami secara mendalam dinamika regulasi, aktor, dan struktur sosial 
dalam tata kelola keagamaan yang moderat di Indonesia, khususnya dalam isu pendirian 
rumah ibadah.

Jenis dan pendekatan penulisan yang digunakan adalah metode analisis kebijakan publik 
berbasis studi dokumenter (document-based policy analysis). Pendekatan ini relevan un-
tuk menganalisis kebijakan yang telah berlaku serta mengevaluasi efektivitasnya terhadap 
dinamika sosial-keagamaan (Dye, 2013; Dunn, 1999). Data yang digunakan dalam penu-
lisan ini bersifat sekunder, diperoleh dari dokumen hukum dan kebijakan: SKB 2 Mente-
ri No. 9 dan 8 Tahun 2006, Undang-Undang No. 39 Tahun 1999 tentang HAM, RPJMN 
2020–2024, serta dokumen internal Kementerian Agama (Roadmap Moderasi Beragama 
2020–2024), laporan lembaga independen: Setara Institute (2023), Wahid Foundation 
(2022), komnas HAM (2022), literatur akademik dan jurnal ilmiah yang relevan dengan 
topik tata kelola keagamaan dan moderasi beragama.

Data dikumpulkan melalui studi pustaka dan studi dokumen terhadap regulasi, kebijakan, 
dan laporan hasil artikel yang terkait dengan konflik pendirian rumah ibadah, kapasitas 
aparatur, serta model kolaborasi antarlembaga keagamaan. Metode ini mendukung pene-
lusuran mendalam atas bukti kebijakan dan best practices di lapangan.

Penulis menggunakan metode analisis isi (content analysis) dan analisis kebijakan kom-
paratif yang didasarkan pada kriteria William N. Dunn (1999), yaitu: efektivitas, efisiensi, 
dampak jangka panjang, kelayakan administratif, kecocokan nilai (value acceptability)

Model analisis USG (Urgency, Seriousness, Growth Potential) juga digunakan untuk mem-
prioritaskan isu strategis. Sementara itu, logic model, dan framework implementasi kebi-
jakan digunakan untuk memetakan tahapan intervensi



Jurnal Ilmiah Gema Perencana | 613

ANALISIS DAN PEMBAHASAN

Hasil dan Pembahasan

Hasil kajian menunjukkan bahwa konflik dan diskriminasi dalam pendirian rumah ibadah 
masih menjadi isu paling serius dalam tata kelola keagamaan di Indonesia. Berdasarkan 
laporan Setara Institute (2023), terdapat 38 kasus penolakan pendirian rumah iba-
dah dalam dua tahun terakhir, mayoritas terjadi pada kelompok agama minoritas. Hal ini 
sejalan dengan skor 14 dalam analisis USG (Urgency, Seriousness, Growth Potential), me-
nempatkan isu ini sebagai masalah prioritas tertinggi (lampiran 1). Konflik tersebut 
tidak hanya disebabkan oleh resistensi masyarakat, tetapi juga oleh multitafsir dan beban 
administratif dalam SKB 2 Menteri No. 9 dan 8 Tahun 2006. Persyaratan administratif se-
perti dukungan dari 90 penganut dan 60 tanda tangan warga sering digunakan sebagai alat 
penolakan. Padahal, Pasal 28E UUD 1945 dan UU No. 39 Tahun 1999 tentang HAM men-
jamin kebebasan beragama sebagai hak konstitusional. Lemahnya kapasitas pemerintah 
daerah dan FKUB memperburuk situasi, di mana 72% aparatur belum terlatih dalam 
moderasi beragama (KBB, 2023). Bahkan, dalam Indeks Kerukunan Umat Beragama 
(KUB) 2023, tercatat skor toleransi rendah di 42 kabupaten/kota. Ketidakmerataan pema-
haman hukum dan ketergantungan FKUB terhadap anggaran pemerintah daerah menye-
babkan mediasi konflik tidak berjalan optimal.

Tabel 2. Statistik dan Fakta Lapangan Penguatan Tata Kelola Keagamaan

No Aspek Sumber Data/ Fakta

1 Kasus Penolakan Rumah Ibadah (2021-2023) Setara Institue 
(2023) 38 Kasus dalam 2 tahun

2 Aparatur daerah belum terlatih moderasi Laporan KBB (2023) 72% aparatur belum 
dilatih

3 Konten dakwah intoleran di ruang digital Kominfo & KPI 
(2023)

21% konten bermuatan 
intoleransi

4 Ruang public tidak inklusif Kementerian Agama 
Ri (2024)

38% fasilitas umum tidak 
inklusif

Sumber: Setara Institute, 2023. (Data diolah)

Tabel 3. Sebaran Pendirian dan Isu Penolakan

No Jenis Rumah Ibadah Wilayah Dominan Keterangan

1 Gereja Jawa Barat, Sumatera Dalih izin sulit, tekanan massa

2 Vihara/ Candi Jawa Isu legalitas lahan, penolakan warga

3 Pura Bali, Lombok (NTB) Kekhawatiran ekspansi agama lain
Sumber: Setara Institute, 2023. (Data diolah)

Aspek kedua yang menjadi sorotan adalah lemahnya sinergi antarlembaga dalam meng-
implementasikan moderasi beragama. Data analisis USG menempatkan isu ini dengan 
skor 13, menunjukkan bahwa ketidakterpaduan antar pemerintah, ormas keagamaan, dan 
masyarakat sipil menjadi penghambat kebijakan yang adaptif dan inklusif. Implementasi 
program seperti Roadmap Moderasi Beragama 2020–2024 dan RPJMN 2020–2024 ma-
sih terbatas pada aspek seremonial dan belum meresap dalam kebijakan teknis di tingkat 
daerah. (Hidayat, 2020) dan laporan Komnas HAM menyebut bahwa pemerintah daerah 

Penguatan Tata Kelola Keagamaan yang Moderat: Sinkronisasi Rumah Ibadah,....: Ahmad Fakhrurraji [599-624]



Jurnal Ilmiah Gema Perencana | Volume 4, Nomor 1, Mei-Agustus 2025; e-ISSN: 2962-1860; p-ISSN: 3047-0153

| Jurnal Ilmiah Gema Perencana614

sering menyerahkan proses pemberian izin rumah ibadah pada tekanan politik dan sosial 
lokal, bukan pada prinsip konstitusional. Forum Dialog Lintas Iman yang telah terbukti 
efektif di Wonosobo dan Manado, sebagaimana dilaporkan Wahid Foundation (2022), ma-
sih belum menjadi kebijakan nasional yang sistematis. Padahal pendekatan partisipatif dan 
deliberatif berbasis Deliberative Democracy Theory (Habermas, 1984) dapat membangun 
kepercayaan antar umat dan mencegah konflik sejak dini. Ketiadaan sinergi ini mencipta-
kan kebijakan top-down yang tidak responsif, memperkuat polarisasi, serta melemahkan 
efektivitas edukasi publik dalam nilai toleransi.

Ketiga, pengelolaan ruang publik yang tidak inklusif menjadi titik rawan dalam pemba-
ngunan nasional yang berkeadaban. Berdasarkan Pedoman Penataan Ruang Publik Ink-
lusif Kemenag (2024), lebih dari 38% ruang publik di kota besar tidak merepresentasikan 
keberagaman, bahkan dikuasai oleh simbol-simbol satu kelompok agama secara dominan. 
Ketimpangan ini berpotensi memicu segregasi simbolik yang memperlemah kohesi sosial. 
Teori Spatial Justice (Soja, 2010) menggarisbawahi pentingnya distribusi simbol dan ru-
ang yang adil agar semua warga merasa dihargai secara kultural. Minimnya regulasi tek-
nis tentang penataan ruang publik yang inklusif menyebabkan tindakan eksklusif seperti 
pemakaian taman kota atau pengeras suara secara sepihak tetap berlangsung. Selain itu, 
data dari Kominfo dan KPI (2023) menunjukkan bahwa 21% konten penyiaran agama di 
ruang digital mengandung narasi intoleran atau eksklusif. Ini menandakan bahwa ruang 
publik digital pun belum diisi oleh narasi yang inklusif dan moderat. Tanpa intervensi me-
lalui peraturan turunan, sertifikasi da’i, serta penyusunan zoning system yang inklusif da-
lam RTRW, ruang publik akan terus menjadi arena eksklusivitas dan resistensi sosial. Oleh 
karena itu, kebijakan penguatan tata kelola keagamaan harus memadukan revisi regulasi, 
penguatan kapasitas SDM, dan pembukaan ruang partisipasi sosial secara inklusif dan de-
liberatif.

Analisis Kebijakan

Analisis kebijakan ini secara sistematis mengkaji urgensi penguatan tata kelola keagamaan 
yang moderat di Indonesia, berfokus pada sinkronisasi regulasi dan implementasi terkait 
rumah ibadah, sinergitas antarlembaga, dan penggunaan ruang publik. Permasalahan inti 
yang teridentifikasi adalah kesenjangan antara harapan akan kehidupan beragama yang 
harmonis dan moderat dengan realitas praktik di lapangan yang masih diwarnai oleh kon-
flik, intoleransi, dan fragmentasi kebijakan. Tujuan utama analisis ini adalah memberikan 
pemahaman mendalam tentang akar masalah ini, mengevaluasi efektivitas kebijakan yang 
telah ada seperti SKB 2 Menteri No. 9 dan 8 Tahun 2006 (Human Rights Watch, 2018), 
serta mengidentifikasi dampak negatif yang ditimbulkan oleh inkonsistensi dan lemahnya 
implementasi, seperti peningkatan konflik horizontal dan tergerusnya kohesi sosial (Setara 
Institute, 2023). Dengan menyajikan data berbasis bukti dan mengidentifikasi area kritis 
yang memerlukan intervensi, analisis ini bertujuan untuk menjadi landasan bagi pembuat 
kebijakan dalam merumuskan keputusan yang lebih tepat dan terinformasi.



Jurnal Ilmiah Gema Perencana | 615

Beberapa peraturan perundangan yang berkaitan dengan analisis kebijakan ini yaitu:

1.	 UUD 1945 Pasal 28E & 29 (Menjamin hak asasi manusia (kebebasan beragama dan 
berkeyakinan) sebagai dasar konstitusi).

2.	 UU No. 39 Tahun 1999 tentang HAM (Memperkuat jaminan kebebasan beragama dan 
berkeyakinan).

3.	 UU No. 23 Tahun 2006 dan UU No. 24 Tahun 2013 tentang Administrasi Kependudukan 
(Mengontrol pencantuman agama pada KTP, termasuk putusan MK No. 97/PU-
UXIV/2016 yang mengakui hak penghayat kepercayaan).

4.	 SKB 2 Menteri Nomor 9 dan 8 Tahun 2006, peraturan Bersama Menteri Agama dan 
Menteri Dalam Negeri tentang pendirian rumah ibadah.

5.	 Pasal 156a KUHP & Pasal 302/304 RKUHP. (Mengatur sanksi pidana terkait penistaan 
agama, ujaran permusuhan, pemaksaan berpindah keyakinan—berimplikasi terhadap 
kebebasan beragama).

6.	 Perpres No. 58 Tahun 2023. (Landasan hukum penguatan moderasi beragama secara 
nasional: menjabarkan indikator, ekosistem, serta strategi koordinatif lintas Lembaga).

7.	 PMA No. 3 Tahun 2024. (Mengatur tata cara koordinasi, pemantauan, evaluasi, dan pe-
laporan pelaksanaan program moderasi beragama menurut mandat Perpres 58/2023).

8.	 KMA No. 398 Tahun 2022. (Keputusan pembentukan panitia antar-kementerian untuk 
merumuskan Perpres penguatan moderasi beragama).

9.	 KMA tentang Pokjaluh dan MGMP/KKG tahun 2023. (Menguatkan kapasitas Da’i dan 
pendidik agama melalui pelatihan moderasi beragama, pembentukan forum lintas aga-
ma, serta pemantauan pelaksanaan di daerah).

Lebih lanjut, analisis kebijakan ini menerapkan kerangka teori tata kelola (governance 
theory) untuk memahami kompleksitas interaksi antara negara, masyarakat sipil, dan ak-
tor keagamaan dalam pengelolaan isu-isu sensitif ini. Teori pluralisme dan kohesi sosial 
(Putnam, 2000; Rakhmat, 2006) juga digunakan untuk membongkar dinamika sosial yang 
memicu konflik dalam pendirian rumah ibadah atau penyebaran konten intoleran melalui 
media, serta bagaimana hal tersebut mengikis solidaritas sosial. Proses kebijakan dipeta-
kan untuk mengidentifikasi aktor-aktor kunci seperti Kementerian Agama, Kemendagri, 
Kominfo, KPI, serta organisasi kemasyarakatan (Ormas) keagamaan, dan menganalisis 
kepentingan serta peran mereka. Penilaian terhadap konteks politik, sosial, dan budaya 
yang mempengaruhi kebijakan tata kelola keagamaan menjadi krusial untuk memahami 
hambatan dan peluang dalam implementasi. Hal ini mencakup evaluasi terhadap nilai-nilai 
dan asumsi yang mendasari kebijakan moderasi beragama itu sendiri, serta bagaimana in-
terpretasinya bervariasi di berbagai tingkatan.

Berdasarkan analisis komprehensif ini, Penulisan ini berupaya menghasilkan alternatif 
kebijakan yang realistis, relevan, dan dapat dipertanggungjawabkan, dengan mempertim-
bangkan berbagai perspektif dan potensi konsekuensi jangka panjang. Rekomendasi yang 
diusulkan akan mencakup instrumen kebijakan yang inovatif, seperti revisi regulasi yang 
lebih inklusif untuk pendirian rumah ibadah, sinergitas antarlembaga (Kominfo dan KPI, 

Penguatan Tata Kelola Keagamaan yang Moderat: Sinkronisasi Rumah Ibadah,....: Ahmad Fakhrurraji [599-624]



Jurnal Ilmiah Gema Perencana | Volume 4, Nomor 1, Mei-Agustus 2025; e-ISSN: 2962-1860; p-ISSN: 3047-0153

| Jurnal Ilmiah Gema Perencana616

2023), serta pedoman penataan ruang publik yang menjunjung tinggi keadilan dan keseta-
raan (Badan Litbang dan Diklat Kemenag, 2024). Selain itu, penguatan kapasitas lembaga-
-lembaga seperti Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB) dan inisiatif literasi media 
agama (Livingstone, 2004) akan menjadi bagian integral dari solusi. Tujuan akhir adalah 
menciptakan kerangka tata kelola keagamaan yang adaptif dan responsif terhadap dinami-
ka sosial, yang secara efektif mendukung pembangunan nasional melalui penguatan fonda-
si sosial-kultural yang moderat dan inklusif.

Limitasi Penulisan

Kajian ini memiliki sejumlah keterbatasan yang perlu dicermati. Pertama, keterbatasan 
data sekunder menjadi tantangan utama, karena bergantung pada laporan lembaga seper-
ti Setara Institute, Komnas HAM, dan Wahid Foundation yang mungkin tidak mencakup 
seluruh wilayah secara merata. Kedua, analisis ini didasarkan pada asumsi bahwa semua 
aktor kebijakan, termasuk aparatur pemerintah daerah dan Forum Kerukunan Umat Bera-
gama (FKUB), bersedia menerima perubahan regulasi secara bertahap dan inklusif. Ketiga, 
ruang lingkup isu kebijakan difokuskan pada konflik pendirian rumah ibadah, sehingga 
belum mencakup dimensi lain dari tata kelola keagamaan seperti pendidikan agama dan 
penyiaran. Selain itu, potensi bias juga dapat muncul dalam proses pengumpulan infor-
masi yang bergantung pada dokumen resmi dan media publik, tanpa melakukan verifikasi 
lapangan secara langsung. Terakhir, keterbatasan metodologis terletak pada pendekatan 
kualitatif berbasis dokumen yang meskipun mendalam, tidak memungkinkan generalisasi 
yang kuat atas seluruh kondisi daerah. Oleh karena itu, hasil analisis dan rekomendasi da-
lam kajian ini harus dilihat sebagai dasar awal yang masih memerlukan validasi lebih lanjut 
melalui riset empiris dan dialog multipihak di tingkat lokal dan nasional.

Kebaruan/Kontribusi

Artikel ini menawarkan sejumlah kebaruan konseptual dan praktis dalam memahami serta 
merumuskan solusi atas permasalahan tata kelola keagamaan yang moderat di Indonesia. 
Pertama, secara teoretis, kajian ini menggabungkan beberapa pendekatan kebijakan seca-
ra simultan—yakni Incrementalism, Advocacy Coalition Framework, Collaborative Go-
vernance, dan Capacity Building—untuk membangun kerangka analisis yang komprehen-
sif dan adaptif. Pendekatan ini jarang digunakan secara terintegratif dalam kajian-kajian 
sebelumnya yang cenderung sektoral atau hanya normatif. Kedua, kebaruan metodologis 
muncul melalui penggunaan model logika (logic model) yang memetakan hubungan sebab 
akibat antara input kebijakan, proses intervensi, output kebijakan, hingga dampak jangka 
panjang, yang memberikan kejelasan struktur bagi proses reformasi tata kelola keagamaan. 
Ketiga, kontribusi substantif artikel ini terletak pada alternatif kebijakan yang lebih kreatif 
dan aplikatif, khususnya dalam merekomendasikan revisi SKB 2 Menteri menjadi Peratur-
an Presiden (Perpres), pembentukan forum dialog antariman berbasis partisipatif, serta 
pelatihan intensif berbasis nilai moderasi. Pendekatan ini melampaui usulan-usulan sebe-
lumnya yang hanya menekankan revisi regulasi tanpa memperkuat ekosistem implementa-
sinya. Keempat, kajian ini menyajikan sintesis informasi dari berbagai sumber akademik, 



Jurnal Ilmiah Gema Perencana | 617

kebijakan, dan laporan lapangan yang jarang dikonsolidasikan secara sistematis, sehingga 
memperkaya pemahaman lintas aktor terhadap persoalan pendirian rumah ibadah. De-
ngan demikian, policy paper ini berkontribusi terhadap penguatan tata kelola keberagaman 
yang kontekstual, berkeadilan, dan sejalan dengan amanat konstitusi.

ALTERNATIF KEBIJAKAN

Alternatif 1: Revisi SKB 2 Menteri menjadi Peraturan Presiden

Alternatif ini mengusulkan penguatan status hukum Surat Keputusan Bersama (SKB) 2 
Menteri No. 8 dan 9 Tahun 2006 menjadi Peraturan Presiden (Perpres). Tujuannya ada-
lah agar regulasi terkait pendirian rumah ibadah menjadi lebih mengikat, seragam secara 
nasional, dan memiliki kekuatan hukum yang lebih tinggi dalam pelaksanaannya oleh pe-
merintah daerah.

Identifikasi Masalah yang Direspons: lemahnya implementasi regulasi di daerah., ktidak-
konsistenan penerapan SKB 2 Menteri, penyalahgunaan oleh kelompok intoleran. Teori & 
Konsep Pendukung: Teori Institusional (New Institutionalism) – March & Olsen (1984): 
Kelembagaan formal seperti peraturan negara berperan penting dalam menciptakan norma 
sosial dan tata kelola yang adil, Teori Rule of Law – Dicey (1885): Kekuatan hukum formal 
diperlukan agar tidak terjadi ketimpangan dalam pelaksanaan keadilan, Legal Reform as 
Policy Innovation – Dunn (1999): Reformasi hukum menciptakan stabilitas dan kepasti-
an dalam kebijakan publik. Referensi & Fakta Terkini: Menteri Agama menyatakan bahwa 
SKB akan direvisi dan ditingkatkan menjadi Perpres agar tidak multitafsir dan lebih mudah 
diimplementasikan (Faktual.id, 2023), Komnas HAM (2023) mencatat 37 kasus pelarang-
an rumah ibadah sepanjang 2022–2023, yang mayoritas disebabkan oleh persoalan admi-
nistratif dan ketidakjelasan regulasi.

Alternatif 2: Pembentukan Forum Dialog Antariman di Tingkat Lokal

Kebijakan ini mendorong pembentukan forum lintas agama di tingkat kabupaten/kota 
sebagai ruang dialog, mediasi, dan pertukaran informasi antarumat beragama. Forum ini 
bertugas merespons persoalan sosial keagamaan, termasuk konflik pendirian rumah iba-
dah, secara deliberatif dan partisipatif.

Identifikasi Masalah yang Direspons: Kurangnya ruang komunikasi antarkelompok aga-
ma, Konflik horizontal yang tidak terselesaikan secara damai, Lemahnya peran masyarakat 
sipil dalam pengawasan kebijakan keagamaan, Teori & Konsep Pendukung: Deliberative 
Democracy Theory – Habermas (1984): Proses kebijakan yang demokratis membutuhkan 
ruang dialog yang setara dan terbuka, Social Cohesion Theory – Chan et al. (2006): Dia-
log dan kolaborasi sosial memperkuat ikatan antarkomunitas, Participatory Governance 
– Fung & Wright (2003): Masyarakat perlu dilibatkan secara langsung dalam pembuatan 
dan pelaksanaan kebijakan. Referensi & Fakta Terkini: Wahid Foundation (2022) menye-
but pembentukan forum lintas iman di Wonosobo, Maluku, dan Manado mampu meredam 
konflik serta membangun kepercayaan antarumat, Data Setara Institute (2023) menunjuk-

Penguatan Tata Kelola Keagamaan yang Moderat: Sinkronisasi Rumah Ibadah,....: Ahmad Fakhrurraji [599-624]



Jurnal Ilmiah Gema Perencana | Volume 4, Nomor 1, Mei-Agustus 2025; e-ISSN: 2962-1860; p-ISSN: 3047-0153

| Jurnal Ilmiah Gema Perencana618

kan bahwa daerah dengan forum dialog memiliki tingkat toleransi lebih tinggi dibanding-
kan yang tidak.

Alternatif 3: Pelatihan dan Penguatan Kapasitas Aparatur Pemerintah Daerah

Alternatif ini menekankan pada peningkatan pemahaman dan keterampilan aparatur pe-
merintah daerah melalui pelatihan intensif terkait regulasi rumah ibadah, prinsip konstitu-
si, dan nilai-nilai moderasi beragama. Aparatur daerah menjadi ujung tombak pelaksanaan 
kebijakan, sehingga penguatan kapasitas menjadi krusial.

Identifikasi Masalah yang Direspons: Disparitas kapasitas aparatur di berbagai daerah, 
ketidaktahuan terhadap semangat moderasi dalam regulasi, Lemahnya kemampuan ma-
najemen konflik keagamaan. Teori & Konsep Pendukung: Capacity Development Theory 
– UNDP (2009): Pembangunan kapasitas merupakan elemen penting untuk memperbaiki 
tata kelola dan pelayanan publik, Human Capital Theory – Becker (1993): Peningkatan pe-
ngetahuan dan keterampilan SDM meningkatkan kinerja organisasi pemerintahan, Mode-
rasi Beragama – Kemenag RI (2020): Konsep yang menekankan keseimbangan, toleransi, 
dan anti kekerasan dalam kehidupan beragama. Referensi & Fakta Terkini: Kementerian 
Agama melalui Balitbang-Diklat telah melaksanakan pelatihan moderasi beragama kepada 
ASN sejak 2021, Laporan KBB (2023) menyatakan bahwa banyak kepala daerah dan apara-
tur tidak memahami atau tidak mau menerapkan prinsip konstitusi karena tekanan politik 
dan sosial lokal.

Alternatif 4: Penerapan Zonasi Khusus untuk Rumah Ibadah

Alternatif ini mengusulkan penggunaan zoning system dalam tata ruang wilayah, di mana 
rumah ibadah ditempatkan secara proporsional dan adil dalam rencana tata ruang dan wi-
layah (RTRW) daerah. Tujuannya untuk menghindari konflik kepentingan dan ketimpang-
an distribusi rumah ibadah. Identifikasi Masalah yang Direspons: Ketidaksesuaian pen-
dirian rumah ibadah dengan rencana tata ruang, Penolakan masyarakat atas dasar lokasi 
rumah ibadah, Ketiadaan mekanisme distribusi ruang publik berbasis inklusifitas, Teori & 
Konsep Pendukung: Spatial Justice Theory – Soja (2010): Keadilan dalam ruang fisik perlu 
diatur untuk menjamin akses yang adil dan merata bagi semua kelompok, Urban Gover-
nance – Healey (1997): Penataan ruang harus melibatkan berbagai aktor secara kolaboratif, 
Inclusive Planning – UN-Habitat (2020): Perencanaan kota dan desa harus mempertim-
bangkan keragaman agama dan budaya. Referensi & Fakta Terkini: Di Yogyakarta, zoning 
rumah ibadah diterapkan melalui RTRW untuk menghindari konflik dengan pemukiman 
padat penduduk (Bappeda DIY, 2022), Urban Studies Institute (2022) mencatat bahwa 
zoning yang dilakukan tanpa partisipasi warga berisiko memperkuat segregasi dan diskri-
minasi ruang.



Jurnal Ilmiah Gema Perencana | 619

Analisis dan Evaluasi Alternatif Kebijakan

Berikut adalah analisis dan peringkat empat alternatif kebijakan untuk mengatasi konflik 
dan diskriminasi dalam pendirian rumah ibadah di Indonesia, berdasarkan kriteria evalu-
asi kebijakan publik menurut William N. Dunn (1999): efektivitas, efisiensi, dan dampak 
jangka panjang.

No Alternatif Kebijakan Efektivitas Efisiensi Dampak Jangka 
Panjang

Skor Akhir 
(Total 15)

1 Revisi SKB 2 Menteri menjadi Peraturan 
Presiden (Perpres) 5 4 5 14

2 Pelatihan dan Penguatan Kapasitas Apa-
ratur Pemerintah Daerah 4 5 4 13

3 Pembentukan Forum Dialog Antariman di 
Tingkat Lokal 4 4 4 12

4 Penerapan Zonasi Khusus untuk Rumah 
Ibadah 3 3 3 9

1.	 Revisi SKB 2 Menteri menjadi Peraturan Presiden

Revisi SKB 2 Menteri menjadi Peraturan Presiden bertujuan untuk meningkatkan le-
gitimasi hukum dan daya paksa dari regulasi tentang pendirian rumah ibadah. SKB 
selama ini bersifat administratif, dan tidak memiliki kekuatan hukum mengikat seperti 
halnya Peraturan Presiden. Dengan bentuk hukum yang lebih tinggi, implementasi da-
pat diperkuat di tingkat daerah. Teori dan Konsep: Teori Legalitas dan Hierarki Nor-
ma (Hans Kelsen, 1945) menjadi dasar pendekatan ini. Dalam konsep Kelsen, semakin 
tinggi tingkat norma, maka semakin kuat efektivitasnya dalam mengikat praktik kebi-
jakan di lapangan. Referensi dan Data: Menurut laporan Setara Institute (2023), SKB 
2 Menteri kerap kali tidak dijalankan secara konsisten oleh Pemerintah Daerah karena 
tidak memiliki kekuatan hukum yang cukup. Perubahan bentuk hukum akan memper-
baiki akuntabilitas dan konsistensi implementasi.

2.	 Pelatihan dan Penguatan Kapasitas Aparatur Pemerintah Daerah

Alternatif kebijakan ini berfokus pada peningkatan pemahaman dan kemampuan teknis 
aparatur daerah dalam menjalankan prinsip-prinsip moderasi beragama dan menyele-
saikan konflik rumah ibadah secara bijak dan adil. Teori dan Konsep: Teori Capacity 
Building (Grindle, 1997) menyatakan bahwa kebijakan publik hanya akan berhasil jika 
aktor pelaksananya memiliki kapasitas yang memadai, baik dalam bentuk kompetensi 
teknis, pemahaman normatif, maupun dukungan kelembagaan. Referensi dan Data: 
Laporan KBB (2023) mencatat bahwa lebih dari 65% aparatur daerah di Indonesia be-
lum memiliki pelatihan khusus dalam moderasi beragama. Pelatihan sistemik dapat 
mencegah bias dan diskriminasi dalam keputusan administratif.

3.	 Pembentukan Forum Dialog Antariman di Tingkat Lokal

Forum ini dirancang sebagai mekanisme partisipatif untuk menjembatani perbedaan 
antarumat beragama dalam konteks lokal, memfasilitasi penyelesaian sengketa se-
belum menjadi konflik terbuka. Teori dan Konsep: Konsep Deliberative Democracy 
(Habermas, 1990) dan Collaborative Governance (Ansell & Gash, 2008) menekan-
kan pentingnya ruang dialog yang setara dan inklusif sebagai instrumen utama dalam 

Penguatan Tata Kelola Keagamaan yang Moderat: Sinkronisasi Rumah Ibadah,....: Ahmad Fakhrurraji [599-624]



Jurnal Ilmiah Gema Perencana | Volume 4, Nomor 1, Mei-Agustus 2025; e-ISSN: 2962-1860; p-ISSN: 3047-0153

| Jurnal Ilmiah Gema Perencana620

penyelesaian masalah sosial yang kompleks. Referensi dan Data: Studi CRCS UGM 
(2022) menunjukkan bahwa daerah-daerah yang memiliki forum lintas agama (seperti 
di Salatiga dan Singkawang) cenderung memiliki lebih sedikit konflik rumah ibadah.

4.	 Penerapan Zonasi Khusus untuk Rumah Ibadah

Alternatif ini melibatkan penataan ruang berbasis zonasi keagamaan yang dirancang 
secara inklusif, agar penyebaran rumah ibadah menjadi lebih proporsional dan sesuai 
kebutuhan demografis serta sosiologis wilayah. Teori dan Konsep: Pendekatan Urban 
Planning dan Spatial Justice (Soja, 2010) serta konsep Public Policy Design berbasis 
evidence-based zoning memberikan dasar ilmiah bahwa distribusi ruang yang adil da-
pat mengurangi ketimpangan akses atas tempat ibadah. Referensi dan Data: Studi dari 
Bappenas (2022) menunjukkan bahwa 41% konflik rumah ibadah terjadi akibat peno-
lakan warga karena lokasi dianggap “tidak sesuai” secara sosial. Dengan adanya zonasi 
berbasis konsensus, potensi konflik dapat dikurangi.

SIMPULAN DAN REKOMENDASI

Simpulan

Penulisan ini menyimpulkan bahwa lemahnya tata kelola keagamaan yang moderat di In-
donesia, khususnya dalam hal pendirian rumah ibadah, merupakan akibat dari kombina-
si faktor regulatif, struktural, dan kultural yang saling memperkuat. Temuan utama me-
nunjukkan bahwa SKB 2 Menteri No. 9 dan 8 Tahun 2006 tidak lagi memadai sebagai 
instrumen perlindungan kebebasan beragama karena multitafsir, diskriminatif secara ad-
ministratif, dan sulit diimplementasikan secara adil di berbagai daerah. Selain itu, kapasi-
tas pemerintah daerah dan kelembagaan seperti FKUB belum optimal dalam menjalankan 
peran mediatif secara netral dan profesional.

Melalui pendekatan multi-teoretis dan model logika kebijakan, analisis ini menekankan 
pentingnya reformulasi kebijakan secara bertahap (inkremental), penguatan kapasitas in-
stitusi dan aparatur, serta pembentukan koalisi advokasi dan forum dialog antariman seba-
gai bentuk tata kelola kolaboratif. Alternatif kebijakan yang diajukan tidak hanya normatif, 
tetapi bersifat aplikatif dan kontekstual, menawarkan jalur transisi yang realistis dari SKB 
menuju Peraturan Presiden yang lebih inklusif dan operasional.

Kontribusi utama dari kajian ini adalah integrasi pendekatan teoritis dan bukti empiris 
yang menghasilkan pemahaman komprehensif terhadap dinamika konflik rumah ibadah. 
Dalam konteks yang lebih luas, temuan ini memperkaya diskursus tata kelola keberagaman 
berbasis hak dan demokrasi substansial, serta memperkuat argumen bahwa perlindungan 
kebebasan beragama harus bersifat institusional, partisipatif, dan berbasis keadilan sosial.

Namun demikian, kajian ini memiliki keterbatasan dalam hal verifikasi lapangan dan be-
lum mencakup aspek pendidikan agama atau media penyiaran. Oleh karena itu, analisis 
kebijakan ke depan perlu memperluas cakupan isu serta melibatkan riset empiris yang le-
bih mendalam. Kesimpulannya, reformasi tata kelola keagamaan yang moderat merupa-



Jurnal Ilmiah Gema Perencana | 621

kan keharusan strategis demi menjamin harmoni sosial dan keutuhan bangsa dalam jangka 
Panjang.

Rekomendasi

Berdasarkan hasil analisis dan pemeringkatan alternatif kebijakan, direkomendasikan ke-
pada Presiden Republik Indonesia dan Kementerian Koordinator Bidang Politik, Hukum, 
dan Keamanan untuk merevisi SKB 2 Menteri No. 9 dan 8 Tahun 2006 menjadi Peratur-
an Presiden yang memiliki kekuatan hukum yang lebih tinggi, lebih jelas secara substansi, 
serta mencerminkan prinsip-prinsip konstitusional dalam menjamin kebebasan beragama 
dan berkeyakinan di Indonesia.

Revisi ini tidak dapat berdiri sendiri sebagai solusi teknokratis, melainkan harus disusun 
sebagai kerangka kebijakan nasional yang mencakup regulasi substantif dan instrumen ke-
lembagaan yang adaptif, mencerminkan konteks sosial-politik Indonesia yang plural dan 
demokratis. Oleh karena itu, dalam perumusan Perpres tersebut harus secara eksplisit:

1.	 Menghapus ketentuan multitafsir dan syarat administratif yang diskriminatif, seperti 
keharusan dukungan warga sekitar atau jumlah pemeluk agama tertentu dalam radius 
tertentu, yang selama ini sering digunakan untuk membatasi pendirian rumah ibadah 
secara tidak adil.

2.	 Memuat ketentuan yang mengikat untuk penguatan kapasitas pemerintah daerah, ter-
masuk kewajiban mengikuti pelatihan moderasi beragama, pengelolaan konflik, dan 
pemahaman prinsip hak asasi manusia dalam konteks layanan publik.

3.	 Menginstitusionalisasi pembentukan forum dialog antariman di tingkat daerah (kabu-
paten/kota) sebagai bagian integral dari sistem pencegahan konflik sosial, yang memi-
liki mandat jelas dalam menyelesaikan persoalan-persoalan lintas agama secara inklu-
sif dan deliberatif.

4.	 Membuka kemungkinan penetapan zonasi khusus pendirian rumah ibadah, berdasar-
kan perencanaan tata ruang yang partisipatif dan menghormati kebebasan beragama, 
bukan sebagai alat pembatasan, tetapi sebagai bagian dari keadilan spasial dan jamin-
an kenyamanan antarumat.

5.	 Menyediakan sistem pemantauan nasional, termasuk pelaporan kasus penolakan ru-
mah ibadah secara berkala dan terbuka, melalui Kementerian Agama dan dukungan 
Ombudsman RI serta lembaga pengawas independen.

Rekomendasi ini menjawab akar masalah utama yaitu lemahnya perlindungan hak konsti-
tusional atas kebebasan beragama akibat instrumen hukum yang tidak memadai (SKB 2 
Menteri), serta menanggapi penyebab strukturalnya: lemahnya kapasitas aparatur, dispa-
ritas pemahaman nilai-nilai toleransi, serta minimnya ruang institusional untuk penyele-
saian konflik secara preventif.

Dengan menjadikan Perpres sebagai instrumen hukum baru yang komprehensif dan pro-
gresif, negara menunjukkan komitmennya dalam menjamin kebebasan beragama secara 
substantif, bukan sekadar prosedural. Pendekatan ini selaras dengan prinsip-prinsip go-

Penguatan Tata Kelola Keagamaan yang Moderat: Sinkronisasi Rumah Ibadah,....: Ahmad Fakhrurraji [599-624]



Jurnal Ilmiah Gema Perencana | Volume 4, Nomor 1, Mei-Agustus 2025; e-ISSN: 2962-1860; p-ISSN: 3047-0153

| Jurnal Ilmiah Gema Perencana622

vernance berbasis hak (rights-based governance) sebagaimana disarankan oleh UNDP 
(2016), serta praktik terbaik internasional dalam penyelesaian konflik berbasis keyakinan 
(Freedom of Religion and Belief - FoRB Toolkit, OSCE, 2020).

Rekomendasi ini juga merupakan pelaksanaan amanat konstitusi (UUD 1945 Pasal 28E 
dan 29), Putusan MK No. 140/PUU-VII/2009 tentang kebebasan beragama, serta sejalan 
dengan arah kebijakan nasional dalam Rencana Pembangunan Jangka Menengah Nasional 
(RPJMN) 2020–2024 untuk penguatan nilai-nilai kebangsaan dan toleransi sosial.

Apabila diterapkan, kebijakan ini berpotensi besar menurunkan jumlah konflik terkait pen-
dirian rumah ibadah, memperkuat posisi negara sebagai pelindung kebebasan beragama, 
dan memperbaiki citra Indonesia di tingkat global terkait perlindungan hak asasi manusia 
dan demokrasi.

REFERENSI
Badan Litbang dan Diklat Kemenag. (2024). Pedoman Penataan Ruang Publik Inklusif.

Bruinessen, M. V. (2013). Contemporary developments in Indonesian Islam: towards a 
moderate consensus? In Leif Stenberg & Jonas Otterbeck (Eds.), Islamism and mo-
dernity: ideological and political discourse in the Middle East and North Africa (pp. 
177-198). Routledge. 

Cholil, S. (2023). Freedom of Religion amid Polarization and Religious Moderation Poli-
cy. Interreligious Studies and Intercultural Theology, 6(2), 196–204. https://doi.
org/10.1558/isit.24603

Diamond, L. (1999). Developing democracy: Toward consolidation. JHU Press. 

Dye, T. R. (2013). Understanding Public Policy (14th Ed.). Pearson

Grindle, M. S., & Hilderbrand, M. E. (1995). Building sustainable capacity in the public sec-
tor: What can be done?. Public Administration and Development

Hidayat, R. (2020). Lemahnya Implementasi SKB 2 Menteri dalam Pendirian Rumah Iba-
dah. Jurnal Hukum dan HAM

Human Rights Watch. (2018). “God Doesn’t Like You”: Discrimination and Violence Again-
st Religious Minorities in Indonesia.

Kementerian Agama RI. (2020). Panduan Sertifikasi Penceramah Agama. Direktorat Jen-
deral Bimbingan Masyarakat Islam. 

Kementerian Agama RI. (2020). Roadmap Moderasi Beragama 2020–2024. 

Kominfo dan KPI. (2023). Standar Penyiaran Ramah Keberagaman.

Pagar, V. P., Akhyar, S., & Tunip, I. R. S. (2023). Religious Moderation in Indonesia: A 
Study on Implementation Patterns of the Indonesian Ulema Council (MUI). Inspirasi 
Futura: Media Kajian Keislaman. https://doi.org/10.31941/pj.v22i3.2756

Peraturan Bersama Menteri Agama dan Menteri Dalam Negeri Nomor 9 dan 8 Tahun 2006 
tentang Pedoman Pelaksanaan Tugas Kepala Daerah/Wakil Kepala Daerah dalam Pe-
meliharaan Kerukunan Umat Beragama, Pemberdayaan Forum Kerukunan Umat Ber-
agama, dan Pendirian Rumah Ibadah.

Putnam, R. D. (2000). Bowling alone: The collapse and revival of American community. 
Simon and Schuster. 



Jurnal Ilmiah Gema Perencana | 623

Putra, I. G. N., Budiantara, I. W., Kusumaharani, I. A. A. W., & Sarono, S. (2024). The Role 
Of Religious Moderation In Political Dynamics In Indonesia. 1(3), 1–6. https://doi.
org/10.62872/5sv1ey25

Qoumas, Y. C., Hussain, R. B. B. Mohd., & Rahim, R. A. B. A. (2024). The Disseminati-
on of Religious Moderation Through the Policy of the Indonesian Ministry of Religi-
ous Affairs. Qudus International of Journal Islamic Studies, 12(1), 147. https://doi.
org/10.21043/qijis.v12i1.27552

Rakhmat, J. (2006). Islam in Indonesia: Pluralism and tolerance. The Annals of the Ameri-
can Academy of Political and Social Science, 604(1), 166-177. 

Setara Institute. (2023). Laporan Kebebasan Beragama dan Penyiaran Agama di Indonesia.

Singgih, E. (2023). Religious Moderation as Good Life: Two Responses to the Ministry 
of Religious Affairs’ Directive on Religious Moderation in Indonesia. https://doi.or-
g/10.1163/1572543x-bja10038

Ujianto, A., Saridin, S., Mawardi, K., Mahmudah, S., & Sadari, S. (2023). State Intervention 
in the Establishment of the House of Worship to Realize Religious Harmony. Interna-
tional Journal of Social Science and Education Research Studies, 03(04). https://doi.
org/10.55677/ijssers/v03i4y2023-04

Undang-Undang Nomor 32 Tahun 2002 tentang Penyiaran.

Wahab, M. R. N. F. (2022). Moderasi Beragama dan Dialektika Akademik: Tren Kajian 
Moderasi Beragama di Indonesia selama Covid-19. Nalar, 6(2), 137–159. https://doi.
org/10.23971/njppi.v6i2.5365.

Wahid, A. (2024). Moderasi Beragama dalam Perspektif Pendidikan Agama Islam: Im-
plementasi dalam Pendidikan Multikultural di Indonesia. 2(1), 29–36. https://doi.
org/10.31959/js.v2i1.2367

Widyawati, F. (2023). Menilik Pembatasan Kebebasan Beragama dan Berkeyakinan dalam 
Perkawinan Beda Agama di Indonesia. Jurnal Ledalero. https://doi.org/10.31385/
jl.v22i2.378.186-199

Lampiran 1: Analisis USG

Isu Strategis Urgency 
(U)

Seriousness 
(S)

Growth 
Potential 

(G)

Total 
Skor Keterangan Singkat

1. Konflik dan Diskriminasi Pendi-
rian Rumah Ibadah 5 5 4 14

Konflik ini berulang dan memicu 
ketegangan antarkelompok 
beragama

2. Kurangnya Sinergi antara Peme-
rintah, Ormas Keagamaan, dan 
Masyarakat Sipil

4 4 5 13
Hambatan koordinasi mem-
perlemah efektivitas kebijakan 
moderasi

3. Eksklusivitas Ruang Publik da-
lam Pembangunan Nasional 4 4 5 13 Potensi ruang publik sebagai pe-

rekat sosial belum dioptimalkan

Dari hasil analisis USG, Konflik Pendirian Rumah Ibadah memiliki total skor yang paling 
tinggi yaitu 14, menempatkan pada prioritas sangat tinggi. Ini menunjukkan bahwa masa-
lah ini adalah yang paling mendesak, serius, dan berpotensi memburuk dengan cepat jika 
tidak ditangani secara efektif.

Kurangnya Sinergi antara Pemerintah, Ormas Keagamaan, dan Masyarakat Sipil. Ketia-
daan sinergi ini menyebabkan kebijakan yang dihasilkan bersifat top-down dan kurang 
responsif terhadap kebutuhan masyarakat. Padahal, kolaborasi inklusif sangat dibutuhkan 

Penguatan Tata Kelola Keagamaan yang Moderat: Sinkronisasi Rumah Ibadah,....: Ahmad Fakhrurraji [599-624]



Jurnal Ilmiah Gema Perencana | Volume 4, Nomor 1, Mei-Agustus 2025; e-ISSN: 2962-1860; p-ISSN: 3047-0153

| Jurnal Ilmiah Gema Perencana624

untuk membangun sistem tata kelola keagamaan yang akomodatif terhadap keberagaman 
lokal, serta mendorong rekonsiliasi sosial yang lebih kuat.

Konflik Pendirian Rumah Ibadah. Memiliki urgensi yang tinggi karena langsung berpoten-
si memicu kekerasan fisik dan gesekan antarmasyarakat, serta seringkali menjadi sorotan 
media nasional dan internasional. Keseriusannya terletak pada dampaknya terhadap kebe-
basan beragama dan kohesi sosial. Pertumbuhannya juga mengkhawatirkan karena senti-
men intoleransi dapat menyebar dan memicu penolakan di tempat lain.


